



# ධ්ාඛු සම්බව සිරාට

మానవ జీవితం చరితార్థం చేసుకునే మార్గం గోదాదేవి ఆవిష్కరింపజేసింది. ఇందుకోసం గోపికలు ఆచరించిన <sup>్ర</sup>వతం ఇది అంటూ (పేమామృతాన్ని కురిపించింది. శ్రీకృష్ణ ప్రాప్తి గోపికలకే కాదు కలియుగంలో సైతం సుసాధ్యం, ్రపేమించడమే పరమ పురుషార్థమని ఆండాళ్ తల్లి మనకు చెప్పింది. సర్వవేద సారమైన 'తిరుప్పావై' గీత మాలికను అందిస్తూ ముప్పది రోజుల పాటు ఆచరించి, మనతో ಆచರಿಂపజేసి, ಭತ್ತಿಮಾರ್ಧಂಲ್ ಕರಣಾಗತಿ ವೆಸಿನ ವಾರಿತಿ ಮುತ್ತಿ లభిస్తుందని తెలియజేసింది. శ్రీకృష్ణ (భగవంతుని) సేవ లోక కళ్యాణం కోసమేనని చెప్పింది. అంతాకృష్ణలీల! గోపికల ఆరాధనా భావంలో ఎన్స్లో అద్భుతాలు నిక్టిష్తం చేయబడ్డాయి. పక్టులకిలకిలా రావాలు, ప్రకృతి మాత పులకించడం వర్షం కురవడం ఇత్యాది ఎన్నో అంశాలు కావ్యంలో చూపించింది. కనులు మూసుకుంటే అవన్నీ దృశ్యకావ్యంగా కనిపిస్తాయి. అలాగే భగవుదామానుజుల వారు కూడా ఆ పరమార్థాన్ని దర్శించి పరవశించారు. విజయనగర పాలకులు శ్రీకృష్ణదేవరాయల వారు కూడా దర్శించి ఆముక్తమాల్యద (గంథంగా రచించారు. స్రపత్తి శ్రీసన్నిధానం పాఠకులకోసం 'శరణాగతి భక్తి మార్తానికి ఇది సోపానం' అంటూ కృష్ణతత్వాన్ని ముఖచిత్రంగా ఆవిష్కరించారు.

## గమనిక

డ్రపత్తి డ్రీసన్నిధానం ఆధ్యాత్మిక మాస పడ్రికకు సలహాలు, సూచనలు, చందాదారుల చిరునామా మార్పులు, నూతన చందాదారులు కావడానికి ఇ–మెయిల్ ద్వారా తెలియజేయవచ్చును.

#### help desk:

prapatti.srisannidhanam9@gmail.com మాస పత్రిక చందా వివరముల గురించి సంప్రదించవలసిన హెల్ప్ డెస్క్ నెంబర్: 9502583323

(ఉదయం 9 గం. నుండి రాత్రి 9 గం. వరకు)



### ပ္ဝယ္ထံညဝန္ဝင္မီ

మా ఈ చిరు ప్రయత్నాన్ని స్వాగతించండి!!

-ఎడిటర్

### ముఖ్య గమనిక

ద్రపత్తి శ్రీసన్నిధానం ఆధ్యాత్మిక మాస పత్రిక ఈ సంచికలో ద్రమరించిన రచనలలోని భావాలు ఆయా రచయితలవే, రచన సారాంశము రచయిత అభిప్రాయముగా భావించవలెను. ఈ రచనల భావంతో సంపాదకునికి, ట్రస్ట్ నకు ఎటువంటి బాధ్యత లేదని పాఠకులు గమనించవలసినదిగా మనవి.

- ఎడిటర్







#### https://srisannidhanam.org

prapatti.srisannidhanam9@gmail.com

ఎడిటర్ : డింగిరి శ్రీనివాసమూర్తి డిసెంబర్ 2024 వెల : 30 సంపుటి: 1 - సంచిక: 10



- సంపాదకీయం శ్రీమాన్ శ్రీ వొద్దిపర్తి రామచంద్రమూర్తి
- 6. శ్రీరామానుజ సుధామాధురి శ్రీమతి సముద్రాల శారద
- 8. అందరి గురువులు అభినవ వ్యాసులు
- 10. శుభాశుభ నిర్ణయాలు –మీమాంస శ్రీమాన్ శ్రీ తిరుమల నల్లాన్ చక్రవర్తుల సంపత్కుమార కృష్ణమాచార్య, సిద్ధాంతి
- 12.దాశరథి శతకము శ్రీమాన్ శ్రీ గుదిమెళ్ళ మురళీకృష్ణమాచార్యులు
- 14.భాగవతంలో భగవంతుని అవతారగాథలు శ్రీమతి తిరుమల నీరజ
- 16.వేదవాక్కు *శ్రీమాన్ శ్రీ కవి కృష్ణమాచార్యులు*
- 17.గీతామృతం శ్రీమాన్ ఆచి వేంకట పాండురంగాచార్య

- 18. ధనుర్మాస వైశిష్ణ్యము (ప్రత్యేకం) శ్రీమాన్ శ్రీ కె.ఇ.స్థలశాయి
- 20.జ్యోతిర్పిజ్హానమ్ శ్రీమాన్ శ్రీ నంబి వేణుగోపాలాచార్య కౌశిక
- 21. $\phi$ గవదాలయములు నియమనిబంధనలు శ్రీమాన్ శ్రీ తిరువరంగం దాస శేషాచార్యులు
- 22.క్షత్ర బంధుడు శ్రీమతి మహాలక్ష్మీ రాణి గుండు
- 23.సంస్థ్రత సాహిత్యంలో ఆణిముత్యాలు శ్రీమాన్ శ్రీ కె.కోదందరామాచార్యులు
- 25. శ్రీరామాయణంలో ఉపకథలు శ్రీమతి చక్రవర్శుల చూడామణి
- 27.జీవుడు కర్మను స్వతంత్రుడై చేస్తాడా? శ్రీమాన్ శ్రీ శ్రీభాష్యం శ్రీనివాసాచార్యులు
- 28. శ్రీసంప్రదాయ సేవలో
- 30.ఋషివాక్య ప్రబోధాలు శ్రీమాన్ శ్రీ డా.యం.టి. ఆళ్వార్ స్వామి.
- 31.తెలుసుకోవలసినవి మూడే శ్రీమాన్ శ్రీ వంగల వెంకటాచార్యులు

నెలవారిపంచాంగం, మనదేవాలయాలు, పుస్తక పరిచయం, బాలవిజ్ఞానం, శ్రీసన్నిధిపదకేళి

### సంపాదక మండలి

သီညွိုသံပ္မွ ငာသဆဝင္တည္တာပ္မွ 🚓 ခန္မမန సముద్రాల శారద వొబీనియన్ ఎడిటర్ **ಡಿಂಗಿಲ ಶ್ರೆನಿವಾಸುಮಾಲ್ಡ್ಯ** ಮೆನೆಜಂಗ್ ಎಡಿಟರ್

#### గౌరవ సంపాదకులు

శ్రీమాన్ శ్రీ నంజ వేణుగోపాలాచార్య కౌశిక *శ్రీమాన్ శ్రీ* కె. ఇ. స్థలశాయి ఆచార్య శ్రీమాన్ శ్రీ అమరవాది వెంకటనర్నింహాచార్యులు

నోట్: – సంస్థ్రతీ సంప్రదాయాల పరిరక్షణకు మీరూ మాతో కలిసినదువండి! అంతర్మాలంలో పబ్లిష్ చేసేవారు 'శ్రీసన్నిధానం సంచిక నుంచి సేకరణ' అని రాయడం మరువకండి!! కాపీ రైట్ చట్టానికి కట్టుబడి ఉందాం.



### **ဂ်ဝခဲ**ာင်နိုတ်ဝ



## ಅಮೈತೆಮೆಯಿಮೆಯನ್ನು ನಿಟ್ಟ ಕಿತ್ಯೆತ್ತುಲಕ್ಷು 'ಪ್ರಕರಕ್ಕು ಸಿನಿರಿದ್ದಾತಿ

ఆవును గోమాతగా పిలుచుకుంటున్న మనం దానిని రక్షించుకునే దశగా, దిశగా ఏం చేస్తున్నమన్నది ప్రశ్న? ఆవు నుంచి ఉత్పత్తి అవుతున్న పంచగవ్యాలు మనకు చేస్తున్న మేలు ఎందలికి తెలుసు? హూమం, హవనాలు, విశిష్ట పూజల సమయంలో పంచగవ్యాలను ఉపయోగిస్తున్న సందర్భాలు గమనిస్తున్నాం. గో మయం ఆవు పేడ, ఘుతం ఆవు నెయ్మి వీటన్నింటిని కలిపి పంచగవ్యాలు అంటారు, ఈ పంచగవ్యాలను వివిధ సందర్భాలలో మన సంస్మతి సంప్రదాయాలలో ఉపయోగించేలా ఋషులు మార్గదర్శకం చేశారు. "గో మయే వసతే లక్ష్మీ", ఆవు పేడలో లక్ష్మీదేవి నివసిస్తుందని శాస్త్ర ప్రవచనం. ఆవు పాలు గంగానబితో సమానమని పురాణ ప్రవచనం. ఇక్కడ మనం ఒక విషయం గమనించాల్సి ఉంది. ఆవు పేడతో కళ్లాపి జల్లుతాం కాని మరో జంతువు మలంతో కళ్ళాపి జల్లం కదా? ఆవు పేడలో హానికారకమైన క్రిములను హాలించే గుణ ముందని పలిశోధకులు చెప్పేవరకు మనకు తెలియదు. కానీ మన పూర్వీకులు వాటి విలువ ತಿಲಿಸಿ ಎಕ್ಕಡ ఉపయోగించాలో ತ<del>ಿ</del>ಲಿಯ ಔಪ್ಪಾರು. ಅವರಿಂವಿ ಇಲ್ నడుచుకోండి! అన్నారు. అంటే సైన్స్ పరంగా చూసినా ఆవుపేడతో ఇంటిముందు కళ్లాపి జల్లి ముగ్గపెట్టుకోవడం మంచిదన్న మాట. సూర్య కిరణం నుంచి అద్భుత శక్తులను ఆవు మూపురం ద్వారా గ్రహించి క్షీరములను (పాలను) అమృతంగా మారుస్తుందన్నది ఋషులు చెప్పిన మాట! ఆందుకే గో అన్నపదానికి కిరణం అని చెప్పుకున్నారు. ఈ విషయాన్ని గ్రహించిన కొన్ని దేశాలవారు మూపురం ఉన్న దేశవాళీ గోవులను దిగుమతి చేసుకుని వాటి సంతతిని అభివృద్ధి చేస్తున్నారు. ఎంగిలి అంటనివి రెండే రెండు అవి ఆవుపాలు, ఆత్త్త అని చెపుతారు. అందుకే పాలకు అంత ప్రాశస్త్యం ఉంది. అందుకనే శ్రీకృష్ణ భగవానుడు చెప్పినట్లు భూమి ఉద్ధరింపబడే ఏడుగులిలో ప్రథమ స్థానం గోవుకే ఇచ్చాడు. అంతే కాకుండా గోవులలో కామధేనువులా తాను వసిస్తానని భగవద్గీత పదవ అధ్యాయం 20 శ్లోకంలో స్పష్టం చేశారు. వీటన్నిటి ఆధారంగా ఆయుర్వేదం వైద్యంలో పంచగవ్యాలను వివిధ సందర్భాలలో ఉపయోగిస్తూ సత్వలితాలు సాధించిన సందర్భాలు ఉన్నాయి. ఇవన్నీ పసిగట్టిన మెకాలే జ్రటిష్ పాలన సమయంలో భారత సనాతన సంస్మృతిని కాలరాసే యత్నంగా 1913లో

కలకత్తాలో గో కబేళాను ఆరంభంచాడు. ఇప్పడది దిన దిన ప్రవర్థమానంగా అన్ని రాష్ట్రాలకు వందల సంఖ్యలో విస్తలించాయన్నది వాస్తవం. ప్రపంచానికి మంచి చెప్పాలన్న ప్రయత్నంలో భారత



సనాతన సంప్రదాయాలపై ఎదురు దాడి చేస్తూ పంచగవ్యాలను ವైద్యంలో ఉపయోగించే മశగా ఒక్కౌక్కటీ (విశిష్టాథికారం) తీసుకునే ప్రయత్నంలో విదేశాలు తల మునకలు అవుతున్నాయి. చాపకింద నీరులా విస్తలిస్తున్నాయి. ఈ క్రమంలో చైనా, అమెలికాలు ముందున్నాయి. గోమూత్రంపై పేటెంట్ తీసుకునే ಯತ್ನಂ ವೆಸ್ ಯನ್ನಬಿ ವಾಸ್ತವಂ. ಒಕ ಅಡುಗು ಮುಂದುಕು ವೆಸಿನ అమెలికా క్యాన్నర్ రోగ క్రిముల ఎదుగుదలను గో మూత్రములోని ప్రకటించాయి. పదార్ధాలు అరికడతాయని తీసుకున్నాయి. కానీ మన సనాతన గ్రంథాలు ఈ విషయం ఎప్పుడో చెప్పాయి. ఆవు నెయ్యిని పుటం పెట్టి కంటివైద్యానికి ఇతర నాడులు చైతన్యవంతంగా పనిచేయడానికి ఉపయోగిస్తారనేది వాస్తవం. సంవత్సరాలపాటు నిలువ చేసిన ఆవు నెయ్యి అమృతమైతే, అగ్నిలో వేసిన ఆవునెయ్యి ఆక్సీజన్ అవుతున్నది. ఇది పలుమార్లు శాస్త్రపరంగా రుజువు అయిన సందర్భాలు ఉన్నాయి. మానసిక ನೆಯ್ಯ మానసికంగా ఎదగడానికి ఉపయోగపడుతుందన్న చిశగా పలిశోధనలు జరుగుతున్నాయి. సత్ ఫలితాలు కనిపిస్తున్నాయి. ఆవు పాలు చిన్న పిల్లలకు, రోగులకు మంచిదన్నది ఆచరణలో ఉన్నదే, వైద్యవరంగా ముందడుగు ఏమిటంటే ఎలర్జిక్ కంజెక్టివిటీస్ నిరోధానికి దోహదం చేస్తుందన్న చిశగా పలిశోధనలు జరుగుతున్నాయి. ఆవు మూత్రంతో చికిత్స ద్వారా క్యాన్సర్ రోగులకు చికిత్స చేస్తున్న సందర్భాలు ఉన్నాయి. మధ్యప్రదేశ్లోని మంద్స్ట్ జిల్లాలో ఇలాచికిత్స చేస్తున్నారు. బీనిపై సమగ్ర పలిశోధన జరుగుతోంది. వాస్తవాలు మన కనుల ముందు సాక్షాత్మారం అవుతున్నా, సాంకేతికంగా హక్ములు పొందే విషయం ప్రభుత్వం ఆలోచించాలి, మేధావులు, ఆర్థికంగా చేయూత నిచ్చేవారు ఈవిషయంలో ముందు నిలువాల్సిన అవసరం ఎంతైనా ఉంది.

- නීතුන්වූ රිනාස්රත්රාන් වෙරුල් වෙර්

## ဂြဲဗနာဗ မိဝနာဝင်္ကည်း

మార్గశిర మాసం 02-12-24 శుక్లపక్షంతో ప్రారంభమై 30-12-24 వరకు, 31-12-24 నుండి పుష్యమాసం

01-12-2024 వరకు అనూరాధ కార్తి, 02-12-2024 నుండి జేష్ట కార్తి 16-12-2024 నుండి మూల కార్తి, పండుగలు :07-12-24 సుబ్రమణ్య షష్ఠి, 11-12-24 సర్వేషాం ఏకాదశి, గీతా జయంతి, 14-12-24 దత్తాత్రేయ జయంతి, 16-12-24 ధనుర్మాసారంభం ఉదయం 6-44, 18-12-24 సంకష్టహర చతుర్థి 26-12-24 సర్వేషాం ఏకాదశి, 29-12-24 మసశివరాత్రి, 30-12-24 అమావాస్య శ్రీరమణమహర్షి జయంతి.

## మాస్థ ఫలాలు

మేషం: ఈ నెల అన్నిరంగముల వారికి చేయు వృత్తి వ్యాపారాలు కలిసివచ్చును. ఆర్థికంగా బలపడుదురు. ధైర్యంతో ముందుకు పోగలరు.



**వృషభం:** ఈ నెల కొంతమేర నష్టం కలిగించును. ఆరోగ్యరీత్యా కూడా ఇబ్బందులు. పనులందు అలసట, కొన్నిపనులు మధ్యలో నిలచిపోవుట.

మిథునం: ఈనెలలో స్వల్పంగా ఇబ్బందులు. జాగ్రత్త అవసరం. స్థానమార్పులు, గృహ మార్పులు. ఉద్యోగుల ఆకస్మిక బదిలీలు. ద్వితీయార్ధంలో కొంత బాగుందును.



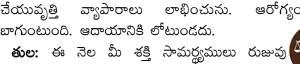
**కర్కాటకం:** ఈనెలలో అన్నిరంగాల బాగుంటుంది. వ్యాపారాలు అనుకూరించును. వ్యవహార జయం. ఆరోగ్యలాభం, ధనమునకు లోటుండదు. ఉత్సాహం. హుషారుగా ఉంటారు.

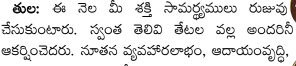


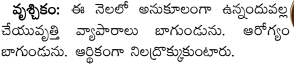
సింహం: ఈ నెలలో శుభాశుభ మిశ్రమంగా ఉంటుంది. ఒక్కోసారి మీ మాటలు ఉద్దేకంగా ఉందుటచే కార్యములందు ఆటంకములు. ఆర్థిక ఇబ్బందులు ఊహించని సమస్యలు.



కన్య: ఈనెలలో అన్నిరంగాల వారికి యోగమే. చేయువృత్తి వ్యాపారాలు లాభించును. బాగుంటుంది. ఆదాయానికి లోటుండదు.









ధనుస్సు: ఈ నెల అందరికీ బాగుండును. వృత్తి వ్యాపారాలందు రాణింపు. ఆర్థిక లావాదేవీలు సంతృప్తి, సమస్యలు తీరును ఆరోగ్యం బాగుందును.

**మకరం:** ఈనెలలోస్వల్పంగా ఇబ్బందులు. వాహననష్టం, ప్రమాదాలు, ధనం మంచి నీళ్ళ వలె ఖర్చుగును. ప్రతి చిన్న విషయానికి కోపోద్రేకులగుదురు.

కుంభం: ఈ నెలలో (ప్రతీ చిన్న విషయానికి ఆందోళన చెందుదురు. కోపం ఎక్కువ. దురుసుగా ట్రవర్తిస్తారు. ఉద్దేకంగా మాటలాడుటచే మీమాటలను వక్రీకరిస్తారు. ఆరోగ్యభంగాలు.



**మీనం:** ఈ నెలలో గ్రహానుకూలం వల్ల చేయు వృత్తి వాపారాలకు అనుకూలం. వాహనసౌఖ్యం. సంతాన సుఖాలు, ఆరోగ్యం బాగుండును. ఎంతోకాలంగా ఉన్నసమస్యలు మబ్బు తొలగునట్లు తొలగిపోవును.



దత్తాత్రేయుడు బ్రహ్మ, విష్ణవు మరియు శివుని ఒకే రూపంలో ఉన్న అవతారం. సృష్టించడం, సంరక్షించడం మరియు నాశనం చేయదం. ఈ మూడు తలలుగా ఉండటం సృజనాత్మకమైనది. మార్గశీర్వ మాసం పూర్ణిమ నాడు దత్మాతేయ జయంతి జరుపుకుంటారు. ఈ రోజు తెల్లవారు ఝామునే నదీస్సానం వేస్తారు. షోడశోపచారాలతో పూజ, ధ్యానాలకు ఈ రోజు ప్రాముఖ్యం ఇస్తారు.

### නිංග ර සම්බර්...

ఈనెల వివాహ, గృహారంభ, గృహాస్రవేశ ముహూర్తములు 4,5,6,11,15,18,20,25,26



# ලීපත්තත්වස කිතුක්තරාව

## సేవయే వరం, నిష్ఠయే సారం

యమ నియమాది యోగముల వంటి కఠిన సాధనల ద్వారా సిద్ధించని (ముక్తి మార్గము) లేదా మానసిక శుద్ధి కేవల శరణాగతి (పపత్తి ద్వారానే సిద్ధిస్తుందనే సత్యము తెలిపిన వారు మన ఆళ్వారాచార్యులు. వేదమార్గ (పతిష్ఠాపనం చేసి వారు చూపించిన ఆచరణ మార్గం సూత్ర బద్ధం చేసి సమాజానికి ఉపదేశించి ఆ కర్తవ్య విధినే వారు జీవన విధానంగా ఏర్పర్చుకున్నారు ఆచార్యులు. అందుకే అటువంటి మహనీయుల నదవడిలో మనకా ధర్మసూక్ష్మాలు బోధ పదుతాయనుటలో సందేహం లేదు!

యమమంటేనే అహింస, సత్యము, అస్తేయము (ఈర్మ్మలేకుండుట) బ్రహ్మచర్యము, అపరిగ్రహము (కూడనిది గ్రహించ కుండుట) వీటిని సాధన చేస్తే చిత్తశుద్ధి కల్గుతుంది. అలాగే రెండవది నియమము: అనగా శౌచము, సంతోషము, తపము స్వాధ్యాయము, ఈశ్వర (ప్రణిధానం (భగవదారాధనము) మొదలగునవి నియమము. ఆసన, ప్రాణాయామ, ప్రత్యాహార, (ఇంట్రియాలను ఉపసంహరించు కొనుట) ధారణ, జ్ఞానము, సమాధి ఇటువంటి ఎనిమిది అంగాలు గలిగినది యోగమార్గము. ఇంతటి నియమాలను సాధించి భక్తిశరణాగతి మార్గంలోనే భగవత్తత్త్వాన్ని తామను భవించినవారు ఆళ్వారులు. వానిని ఆచరించి వారి వాఙ్మయము ద్వారా సంస్మృతి సంప్రదాయాల ద్వారా మనకందించిన వారు ఆచార్యులు.

"ఔషధ గుణాలు ఎరిగిన (శేయోభిలాషి అయిన వైద్యుదు ఉండగా రోగికి (ఆరోగ్యం కోరుకునే వారికి) దాని గుణదోష పరిశీలన అవసరం లేదు. ఆ పరిజ్ఞానం కూడా ఉండదు.అలాగే ఉజ్జీవించ తలచిన (పతి ఒక్కరికి సంప్రదాయాలపై విశ్వాసం ఆచార్యుల యెడ భక్తి అవశ్యం (తప్పక) ఉండాలి. అందుకే ఎంతటి విద్యావంతులయినా, పదవీ ధన సంపన్నులైనా పరమార్థం తెలుసుకొని ఉజ్జీవింప తలచిన వారు తత్వ దర్శనం చేసిన ఆచార్యులను ఆశ్రయించ వలసినదే!

ఆ క్రమంగానే మహా విద్వాంసుడైన యజ్ఞమూర్తి, జ్ఞాన తేజోమూర్తి అయిన భగవద్ రామానుజుల ముఖవర్చస్సు లోనే భగవత్ దర్శనం చేసి వారికి శిష్యులై (వారి నామాన్నే)



### - శ్రీమతి సముద్రాల శారద

అరుశాళపెరుమాళ్ ఎంబెరుమానార్ నామాన్ని స్వీకరించారు. అది వరకే సన్యాసాశ్రమములో ఏకదండంతో ఉన్న వారు. శ్రీవైష్ణవ యతి సంప్రదాయంలోని త్రిదండాన్ని స్వీకరించారు. భక్తితో భగవద్రామానుజుల శిష్యులుగా మారారు "ముత్యపు చిప్పలో పడితేనే స్వాతి చినుకు ముత్యంగా మారినట్టు" వారు ఉభయ వేదాంత ప్రవర్తకులైన భగవద్రామానుజులకు శిష్యరత్నంగా మారారు. యతి రాజులు కూడా

### యామునాచార్య సుధాంబోధి మవగాహ్య యథామతిः। ఆదాయ భక్తి యోగస్య రత్నం సందర్శయామ్యహం॥

అనగా తన ఆచార్యులైన యామునాచార్య సూక్తి సుధాంబుధిలో తాను అవగాహన (మునిగి) పొంది, తదనుసారంగా భక్తియోగ రత్నాన్ని చూపిస్తున్నాను." అని తమ ఆచార్య మార్గాన్నే అనుసరించారు. అంతటి ఆచార్యులకు శిష్యులైన దేవ రాజముని సౌశీల్యం, గురుభక్తి శ్లాఘనీయం! అంతటి విద్వాంసులైన దేవరాజమునులు ఆచార్యులైన భగవద్రామానుజుల సేవే గొప్ప వరంగా భావించారు. ఆచార్య నిష్ఠయే ముక్తి హేతువుగా, జ్ఞానసారంగా భావించారు.

వైష్ణవులైన వారికి ప్రధానమైనది పంచ సంస్కారము (చక్రాంకితాలు అగుట)

ప్రధానం తాప సంస్కారో వైష్ణవస్య మునీరితః। సర్వాశమేఘ వసతాం స్ట్రీణాం చ ద్విజ సత్తమః॥



## 



అని అన్ని ఆశ్రమాల్లో ఉన్నవారికి (వయసుల్లో ఉన్నవారికి) స్ట్రీలకు కూడా వైష్ణవత్వానికి ప్రధానమైనది తాప సంస్కారం. అనగా చక్రాంకితాలు కావటం. కనుక వారికి చక్రాంకితాలు గావించి శిష్యులుగా స్వీకరించారు.

"సర్వం ద్రావిదామ్నాయం యావత్ తత్వార్థ సంపదం"అని ద్రావిడ వేద సర్వ ప్రబంధాలను, తత్వార్థాలను యతిరాజుల ద్వారా దేవరాజమునులు నేర్చుకున్నారు.

భగవద్రామానుజులు వారి జ్ఞాన పారంగత్వానికి తగినట్లుగా తన మఠానికి ఎదురుగా వారికి గొప్ప నివాసాన్ని ఏర్పాటు చేసి కొందరు శిష్యులను కూర్చారు. వారిలో తిరుమలలో పుష్ప కైంకర్యం చేసిన అనంతార్యులు కూడా ఉన్నారు. శిష్యులుగా చేరడానికి ఇతర ప్రాంతాల నుండి వచ్చిన యజ్ఞేశులు, పూర్ణార్యులు, పూర్ణులు, అనంతార్యులు మొదలగు వారిని దేవరాజమునులకు శిష్యులుగా ఏర్పాటు చేశారు. వారి మఠవైభవాన్ని చూసి ఎంబెరుమానార్ (అరుళాల పెరుమాళ్ ఎంబిరుమానార్ అని పూర్తి పేరు) అనే నామాన్ని కూడా చూసి కొందరు ఇతర ప్రాంతాల నుండి వచ్చి వీరే యతిరాజులని పొరపడేవారట!.

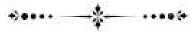
ఒకసారి అలాగే జరిగినప్పుడు దేవరాజమునులు ఎంతో

అపచారంగా భావించి "గ్రామ టిట్టిభ కంఠాగే బద్ధ తాళ ఫలం యథా" అని గ్రామ పిచ్చుక మెడలో తాటి పండు కట్టినట్టు నన్ను ఇటువంటి శిష్యులకు ఆచార్యునిగా చేశారు. అంటూ తన ఆకించన్యాన్ని వెలువరించిన వైష్ణవాగ్రేసరులు వారు. తాను బోధించే శిష్యులందరికీ కూడా భగవద్రామానుజులే ఆచార్యులని ప్రకటించారు.

"జానీధ్వమ్ లక్ష్మణార్యస్య పాదమేప హి రక్షకం" అందరికీ భగవద్రామానుజుల పాదమే రక్షకము అని తెలిపారు. "చరమ పర్వనిష్ఠ" అని ఆచార్యనిష్ఠను కలిగి ఉండదం, సంప్రదాయంలో ప్రధాన అంశంగా భావించబడుతున్నది. భగవత్ రామానుజుల పూర్వ ఆచార్యులలోనూ తదనంతర ఆచార్యులలోనూ పరమ ఆచార్యులుగా నాయకమణిగా యతి రాజులైన భగవద్రామానుజులే భావింపబడుతున్నారు. ఈ కాలమందు కూడా (శీసాంప్రదాయ బోధనలు, ఉపదేశములు ఏ ఆచార్యుల వద్ద స్వీకరించినప్పటికీ వారందరికీ కూడా భగవద్రామానుజుచార్యులే ఆచార్యులుగా భావింపబడతారు. నేటికి సంప్రదాయంలో యతులందరూ రామానుజనామం తోనే భాసిల్లుతున్నారు.

తదనంతర కాలంలో అపర రామానుజుల అవతారంగా భావించే మనవాళ మామునులు (శీరామానుజ సిద్ధాంతాన్ని తమ బోధనలతో వాఙ్మయంతో సంపన్నవంతం చేశారు. వారు కూడా "అంతిమోపాయనిష్ఠ"గా ఆచార్య నిష్ఠనే ప్రధానమని ఉభయ విభూతులలో (ఈ లోక పరలోక) శుభాన్ని ప్రసాదించగలవారు భగవద్రామానుజులే అని ప్రతిపాదించారు.

ఒక రోజు "ఎంబెరుమానార్ల (మన్నాథుల) మఠం ఎక్కడ?" అని వేరే గ్రామం నుండి వచ్చిన కొందరు వైష్ణవులు అడగగా "ఏ ఎంబెరుమానార్లు?" అని అక్కడివారు ప్రశ్నించారు. వారు "ఇద్దరు ఎంబెరుమానార్లు ఉన్నారా అని ఆశ్చర్యపోయారు." ఈ విషయాన్ని గమనించిన దేవరాజమునులు కలత చెంది "నాకు ఈ మఠము వైభవము వద్దు మీతో సమానంగా చూడబడుట అపచారమని" భగవత్ రామానుజులని వేడుకున్నారు.





## అందరికి గురువులు **అభినవ వ్యాసులు**



ఏ గొంతు వినపడితే గాంభీర్యత ఉట్టిపడుతుందో, ఏ కంఠధ్వని అశేష భక్తజన ధర్మసందేహాలను తీర్చి ఆనందం కలిగించిందో, ఏ నిలువెత్తు విగ్రహం "అభినవ వ్యాస" రూపమై నడయాడినదో, ఏ మహానుభావుని గ్రహ గణన సామర్థ్యాన్ని "జ్యోతిష బ్రహ్మజ్జ్లాని" అనే బిరుదు వరించిందో, ఎన్ని వందల కలములు "జ్జాన సరస్వతి" హస్తభూషణ మైనవో, ఎన్ని వేల కాగితములు "ఆంధ్ర సుదర్శనాచార్య" కరకమలముల స్పర్శనొంది ఉద్ద్రంధములైనవో ఎవర్ పాండిత్య ప్రకర్న "ఆగమ కోవిద, వేదభూషణ, ఉపన్యాస శిరోమణి, ఉత్తమ ఉపాధ్యాయ" ఇత్యాది అనేక బిరుదములకు వన్నె తెచ్చినవో, ఎవరి ప్రపచన ఝరి భక్తజనమునకు ధారక, పోషక, భోగ్యములై "ప్రపచన వారధి" గా కొనియాడబడినదో, ఎవరి అనితర సాధ్యమైన కృషితో "(శ్రీభాష్య – శ్రుత్రప్రకాశికా వ్యాఖ్యానము" మరియు "భగవద్విషయ" వ్యాఖ్యానములు ఆంధ్రానువాదమునొంది ప్రపన్నులనుండి సామాన్యుల వరకు అందేరీతిలో ప్రకాశితమైనవో అట్టి మహాచార్యులు ఉభయ వేదాంత ట్రవీణ డాక్టర్ కందాడై రామానుజాచార్య స్వామి వారు 10.11.2024 ఆదివారం రోజున పాంచభౌతిక శరీరాన్ని విడిచి (శీవైకుంఠ కైంకర్య సామ్రాజ్యములో అదుగిడినారన్న సంగతి లోక విదితమే!

బహుముఖ (పజ్ఞాశాలి, సహృదయులు, బహు

భాష్యములను అధ్యయనము, అధ్యాపనము పండితులు వారు 15-07-1944 సూర్యాపేట దగ్గరలోని చీదెళ్ల లో (శీమతి, (శీమాన్ రాధా రుక్మిణమ్మ, రత్నమాచార్య దంపతులకు జన్మించారు. వారి మేనమామగారైన (శ్రీమాన్ శింగరాచార్య స్వామి వారి చొరవతో హైదరాబాద్ వేదాంత వర్గినీ సంస్మ్రత కళాశాలలో (అప్పట్లో సీతారాంబాగ్లలో ఉండేది) విద్యను అభ్యసించి అట్టి కళాశాలను స్థాపించిన ్రశీపెరుంబుదూర్ వాసులైన ్రశీమాన్ కోయిల్ కందాడై శఠకోప రామానుజాచార్య స్వామి వారికి అత్యంత ్ట్రీతిపాత్రులై విద్య పూర్తి అయిన అనంతరం అదే కళాశాలలో ఉపాధ్యాయునిగా చేరి ఉన్నత పదవులను అలంకరించి పదవీవిరమణ చేసిన మహనీయులు. తిరుమల తిరుపతి దేవస్థానములో అనేక టి.వి చానళ్లలో, వార్తాపత్రికల్లో పలువీధములైన సంప్రదాయ, ధర్మ ప్రచారములు కావించి ధర్మ సందేహాల స్వామిగా లోకముచేత కొనియాడబడినారు. జీవితములో ఎన్నో ఒడిదుదుకులను, సవాళ్ళను, ఒత్తిదులను ఎదుర్కొన్నప్పటికీ భగవంతునిపై అచంచల విశ్వాసముతో, సంప్రదాయ ఆభిమానముతో మరియు ఆచార్య నిష్ణతో ఎన్నో అమూల్యమైన గ్రంథములను లోకార్పణం కావించారు. ఎన్నో మార్లు వైభవోపేతముగా భాగవత సప్తాహములను, ్రశీరామాయణ నవాహములను కొన్ని వేలమంది భక్తులతో



నిర్వహించారు. తమ జీవితకాలంలో సుమారు ఒక వేయి సార్లు సంపూర్ణ (శీరామాయణ పారాయణమును మరియు ఆరువేల సార్లకు పైగా సుందరకాండ పారాయణ కావించిన పుణ్యమూర్తి. (శీరామాయణములో (పతి శ్లోకమునకు మన ఊహకు అందని అతి గంభీరమైన, లోతైన అర్థములను అవలీలగా కృపచేయగల ధారణా సామర్థ్యము కల సరస్వతీ స్వరూపులు! మహద్వైభవం కల మహాచార్యులు!

ఉభయ వేదాంత పండిత పరిషత్ స్థాపనలో ప్రధాన పాత్ర వహించి అధ్యక్షులుగా ఎందరినో సంప్రదాయ

ప్రవచనకారులుగా తీర్చి దిద్దారు. జీయర్ స్వాముల మరియు ప్రముఖ పండితుల అభిమానాన్ని చూరగొన్నారు. అన్లైన్ లో కూడా ఆసక్తి పరులకు ఉభయ వేదాంత గ్రంథ కాలక్షేపాలు చేశారు. వయసు, అస్వస్థత వారి దేహానికే పరిమితంచేసి, బుద్ధి కుశలత, మానసిక ఉత్సాహం విషయంలో నిత్య యువకులుగా సాంప్రదాయ సేవ చేశారు.

చిన్నవారినుండి ప్రసిద్ధల వరకు అందరితో కలిసిపోయే వారి సౌశీల్యం శ్లాఘనీయం. (శ్రీశ్రీశ్రీ చిన్నజీయర్ స్వామి వారి కరకమలముల మీదుగా విశిష్టమైన 'గోపాలోపాయనము' పురస్కారం పొందారు.

ముహూర్త చింతామణి, స్తోత్ర కదంబం, పరాశరస్మృతి, లక్ష్మీతంత్రం, శ్రుత్రప్రకాశికకు ఆంధ్రానువాదం, భగవద్విషయ ఆంధ్రానువాదం మాఘ, వైశాఖ, మార్గశిర మాస మహాత్మ్మములు ఇత్యాది అమూల్యమైన గ్రంథములను కృపచేసిన మహనీయులు.

వారు పరమపదించిన రోజు మనకు అందించిన సందేశాన్ని విశ్లేషిస్తూ ఆవిష్కరించే ఒక ప్రయత్నము.

వారు పరమపదించిన తేదీ 10.11.2024. తేదీని తెలిపే పది అనే సంఖ్య 5 జ్ఞానేంద్రియములను, 5 కర్మేంద్రియము లను సూచిస్తుంది. ఈ పది ఇంద్రియములను చెప్పటం ద్వారా ఉపలక్షణతయా వాటిని శాసించే మనస్సును కూడా చెప్పినట్లయినది. **మనయేవ మనుష్యాణాం కారణం బంధ**  మోక్షయో: అని. అలాగే నెలను సూచించే 11 అనే సంఖ్యలో అంకెలను కూడితే 2 వస్తుంది. ఈ రెండు అనే అంకె ఉభయ లింగ విశిష్టుడు అని అంటే దోషరహితుడు, అనంత కళ్యాణ గుణాత్మకుడు అనియు, మరియు ఉభయ విభూతి నాయకుడు అయిన (శ్రీయఃపతి (శ్రీమన్నారాయణుని సూచిస్తుంది. సంవత్సరమును సూచించే 2024 లోని అంకెలను కూడితే 8 వస్తుంది. ఇది ముక్తిపొందిన పురుషుడు పొందే అష్టగుణ ఆవిర్భావమును సూచిస్తుంది. అపహాత పాప్మా – పాపము లేనివాడు, విజర – ముసలితనం లేనివాడు,

విమృత్యు –మృత్యువు లేనివాడు, విశోక – శోకం లేనివాడు, విజి ఛుత్స – అపి పాన – ఆకలి దప్పులు లేనివాడు, సత్యకామ – మరియు సత్య సంకల్ప – సత్యములైన భోగ్యభోగోప కరణాదులు మరియు సత్యమైన సంకల్పము మొక్కపోని సంకల్పం కలవాడు. దీన్నిబట్టి అర్ధమయిన విషయమేమిటంటే కొనుటకు వీలుకాని (అక్రిత లభ్యేషు) ఇంద్రియములను

పరమాత్మ కృపతో ప్రసాదించాడు. అట్టి ఇంద్రియములను మరియు వాటిని శాసించే మనస్సును ఆచార్య సమాశ్రయణ దిశగా మళ్ళించి, ద్వయ మంత్రమును అనుష్టాన పర్యంతము కావించినచో ఆ శ్రియఃపతి కృపతో మోక్షమును పొంది ఈ జీవుడు అష్టగుణావిర్భావమును పొందగలడు.

ఆ విధంగా మోక్షాన్ని పొందిన వైకుంఠ వాసులు (శీమాన్ ఉ.వే. ప్ర. డాక్టర్ కందాడై రామానుజాచార్య స్వామి. వారి హృదయమును ఆవిష్కరించటము వలన (శీమాన్ స్వామి వారు వ్రాసిన గ్రంథములను అధ్యయనము చేయుటలోనూ మరియు వారి (శీసూక్తులను మదిలో పదిలపరుచు కోవటము లోనూ దోహదపడుతుంది. శరీరముతో మన మధ్య లేకున్నా జ్ఞాన స్వరూపముతో అంతటా వ్యాపించి మంగళాశాసనములు కృవచేస్తారు.

-శ్రీమాన్ దా। హోలేటి రవికుమారాచార్యులు



# ဆံၾာဆံభ ညွတ္ထိတာဗာ-ညီသာဝပ်

(క్రిందటి సంచిక తరువాయి)

శ్లో । త్రయాణాం వత్సరాణాం చే జ్జన్తో: మృత్యు: స్థితో గృహే । తస్మిన్ ప్రాచ్యే శల్య మస్తి నరస్యేతి వినిశ్చయేత్ ।

గృహము నందు మూదు సంవత్సరముల కొకసారి మరణము సంభవించిన యెడల ఆ గృహమున తూర్పు భాగములో మనుష్య శల్యములుండునని నిర్ణయించ వలయును.

శ్లో బయస్మిన్ గృహే రాజశిక్షా భవేద్యది నిరంతరం ఆగ్నేయా మస్తి శల్యం హి గార్ధభస్యేతి నిశ్చయేత్!

గృహమున నివసించు వారికి తరచూ రాజదందన కలుగుచున్న ఆ గృహములో ఆగ్నేయ భాగమున గాడిద శల్యములుందునని నిర్ణయించవలయును.

శ్లో।। గృహాధిపో దీర్హహోగ పీడితో యదిసర్వదా। దక్షిణే దిశి శల్యాని స్థితా నీతి వినిర్ధిశేత్॥

గృహమున నివసించువారు నిరంతరము దీర్ఘవ్యాధితో బాధపడుచున్నచో ఆగృహమున దక్షిణ భాగము నందు దోషకరములగు శల్యములున్నవని నిర్ణయించవలయును.

శ్లో బుత్యవాతస్థితే యత్ర చో 2త్పన్నశిశు సంతతిః నైఋత్యాం తద్భ్రహే శల్యం శునకస్య భవేద్ధ్రవం!!

గృహములో జన్మించుచున్న శిశువులందరూ మృతినొందు చున్న ఆగృహములో నైఋతి దిక్కున శునక శల్యములున్నవని నిర్ణయించవలయును.

శ్లో బగృహాధిపస్తు చిత్తస్య చాంచల్యా ద్వత్సర(తయం) దేశే బ్రమతి చేత్తస్మిన్ పశ్చిమే శిశు శల్యకం!! గృహమునందు యజమానికి చిత్త చాంచల్యము గలుగుచున్న మూడు సంవత్సరములు దేశముల మీద వెళ్ళిన ఆ గృహము నందు పశ్చిమ భాగమున శిశు శల్యము లుందునని నిర్ణయించవలను.

శ్లో! ద్వాదశేషు చ వర్షేషు శతృబాధా భవేద్యది!



శ్రీమాన్ శ్రీ తిరుమల నల్లాన్ చక్రవర్తుల సంపత్కుమార కృష్ణమాచార్య సిద్ధాంతి

తన్య తూషాహి వాయవ్యే చాంగారాస్సంతి సంతతమ్။

గృహములో నివాసముండు యజమానికి పన్నెండు సంవత్సరములు ప్రబలమయిన శతృవుల భయమున్నచో ఆ గృహమున వాయవ్య దిశలో ఊక మరియు బొగ్గులు వుండునని నిర్ణయించ వలయును.

శ్లోగు గృహాధ్ పస్యా2ర్థవంతః క్రమేణ దశసుద్విషు వర్నేషు స్యాద్ధనక్షీణే చోత్తరే నర శల్యకంగ

గృహ యజమాని గృహమును నిర్మాణము చేసినప్పటికి. మిక్కిలి ధనవంతుడై యుండి ఆధనమును పండెండు సంవత్సరములలో క్రమముగా కోల్పోయిన ఆ గృహ మందు ఉత్తర భాగమున మనిషి ఎముకలుండునని నిర్ణయించవలయును.

శ్లో।। పశవో 2తిక్షయం యాంతి చేదీశాన్యే గృహే పివా। ఈశాన్య పశుశాలాయాం పశుశల్యాని సంతి హి।।

గృహమున పశువులు అధికముగా నశించు చుండిన ఆగృహమున ఈశాన్య భాగముగాని పశుశాల యందీశాన్య భాగము నందు పశు శల్యములుందును.

శ్లో11 వంశనాశో భవేచ్చేత్తు ဂျွဘ် သင်္ဂျွဘီ భస్మనా၊ అయః ఖందాని శల్యాని వర్తన్తే నా2త్ర సంశయః॥

గృహ యజమానికి వంశనాశనము కల్గినచో మధ్య భాగమున శల్యములుగాని, ఇనుపముక్కలు మరియు బూడిద వుండునని నిర్ణయించవలయును.

శ్లో11 పశవో బహవశ్చాపి క్షీరహీనా భవంతిచేత్ త్ర్రాచ్యాం శిశుశల్యాని సంతీ2తి సతతం వదేత్။

గృహ యజమానికి పశువులు అధికముగా నుండియు అవి క్షీరముల యివ్వకున్నచో ఆ గృహమందు తూర్పుభాగమందు శిశు శల్యములుందునని నిర్ణయించవలయును

శ్లోగి అపమృత్యభయో యస్మిన్ తస్మిన్భ్రహే తు పశ్చిమే! వృషభస్యహి శల్యాని వర్తన్తే నాత్ర సంశయ:॥

గృహమునందు అపమృత్యువులు అధికముగా గలగుచున్న ఆ గృహమున పశ్చిమ భాగమందు ఎద్దు శల్యము లుండునని నిర్ణయించవలయును.

శ్లోగు గృహే సదాచ సర్వేషాం కలహూ వర్దతేయది౹ ကျွှဘ်သင့်ရှု စီဝံနွာ့မျှဝ కపాలం వర్తతే ధృవం॥

గృహములో నివసించువారు ఎల్లప్పుడు కలహములు పరస్పరము పొందుచున్న ఆగృహమందు తూర్పు భాగమున తల ఫురై లేదా తల యెముక గాని నిశ్చయముగ నుండునని నిర్ణయించవలయును.

శ్లోగి గృహాధిపో క్షయం ప్రాప్తో యదిస్యాత్మమశో గృహేగ ప్రాచ్యాం దిశితు వర్తన్తే పాద శల్యాని సర్వదా॥

గృహ యజమాని క్రమముగా క్షయమును పొందుచున్న యెడల ఆ గృహామున తూర్పు భాగమునందు పాదముల శల్యములుండునని నిర్ణయించవలయును. (ప్రాచీన కారిక)

(మరికొన్ని విషయాలు వచ్చే సంచికలో)



### "ఆర్వవైజ్ఞానిక (పతిభ"

ఆర్న జ్ఞాన వైభవానికి, ఆధునిక వైజ్ఞానిక పరిజ్ఞానానికి మధ్య సమన్వయాన్ని తెలియజేసే గ్రగంథం "ఆర్వ వైజ్ఞానిక ప్రతిభా". జీవా అకాడమీ మరియు శ్రీ వైష్ణవ సంఘం తెలంగాణ వారి సంయుక్త కృషిలో "జీవా (గంథ మాల" 80వ గ్రంథంగా ప్రచురించబడింది. కృతికర్త మహూపాధ్యాయ రాడ్ష్రపతి పురస్కార గ్రాహీత డా. డ్రీమాన్ సముద్రాల వెంకట రంగ రామానుజాచార్యులు. వేదాలలోని



విజ్ఞాన సంబంధ విషయాలను వివరిస్తూ "అపర" విద్యల విశ్లేషణతో ု႔ဝథဝ ခြဲာဝဝభ మవుతుంది. భౌతిక అభౌతిక సృష్టి ವಿತೆಫ್ಲು, ವಿచారణ. పంచభూత తత్వాలు, మూల సృష్టి మొదలగు అంశాలను సందర్భోచిత వివరిస్తూ (పమాణాలతో సహేతుకంగా నిరూపిస్తూ సాగుతుంది. ఆధునిక

సైన్సులో చెప్పబడు భౌతిక, రసాయన, పశు, వృక్షాది శాస్ర్రాల విశేషాలను వైదిక జ్హాన విస్తృతితో సమన్వయం చేశారు. అణువు, పరమాణువులను గురించి దార్శనిక సిద్ధాంతములను సైన్స్ పారిభాషిక అనుసరించి (ఆంగ్ల) పదాలతో సహేతుకంగా విశ్లేషించారు. ఈ గ్రంథం ఆధ్యాత్మిక తత్వ అన్వేషకులకు, వైదిక విజ్ఞాన



సంబంధ పరిశోధకులకు, అధ్యయనం చేయు విద్యార్థులకు ఉపయుక్త గ్రంథం. పృథ్వీ, విజ్ఞానం, ప్రాచీన జల విజ్ఞానం అనుబంధ పేజీలుగా మొత్తం 382 పేజీలతో అందమైన ఇరు పుటలతో, చక్కని ముద్రణతో ఈ గ్రంథం కావలసిన పాఠకులకు అందుబాటులో ఉంది. వెల 150 రూపాయలు లభించు స్థానం జీవా క్యాంపస్ (శీ వైష్ణవ సదనం, హైదరాబాద్ ఫ్లోన్ నెం 040 29708860





## යැම්ට්හු ම්ල්පිධ්ා

(අද්ලිතකියාකියාව සම්මමදී 'අයුධ්ව' බැහැත්තින්වුම)

( గతసంచిక తరువాయి.)

1 వ పద్యప్రసూనము – భద్రవేది వ్యాఖ్యానము.

్రశీ-రఘు-రామ అనే పద్రతయముతో ఈ శతకం సంబోధనలను శుభారంభమైనది. ఈ మూడు పదాల వైశిష్ట్రం యథామతిగా వివరించుకున్నాము.

పదం వంశార్థకముగా, జ్ఞాన, జయ పారంగతత్వముగాను, 'రామ' పదం నామార్థకముగా, ఆనందమయత్వముగాను కన్పట్టును.

సాధారణముగా మనకు తెలియుచున్నది.

సాత్వికత, భక్త రామదాసుగారి తాత్వికత, సంప్రదాయికతలను, స్వాంతస్థమును చేసికొన్నచో, వారి యొక్క భావ గరిమను బట్టి పర్యాలోకించిన ఎదల ఈ మూడు పదములు మరో మూడు స్వాపదేశార్థములను బోధించుచున్నవని విజ్ఞులు గ్రహించవచ్చును.

**్థీ పదము:** సకల జగత్మారణత్వమును, సకలేతర విలక్షణమైన లక్ష్మీపతిత్వమును తెలియ జేయుచున్నది.

రఘు పదము: సకలాధారసమర్ధకమైన సర్వజ్ఞత్వమును, సకల నియమన

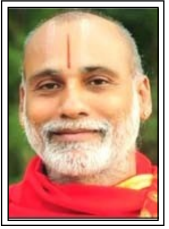
సమర్థకమైన సర్వశక్తిమత్త్వమును, లీలామాత్ర కార్యత్వమును తెలియజేయుచున్నది.

రామ పదము: అనందమయ బ్రహ్మతత్వమును, మోక్ష ప్రదత్వమును ప్రబోధించుచున్నది.

ఏతావతా సర్వేశ్వరుడైన (శీమన్నారాయణుడే (శీరాముడు. అనే పరత్వ ప్రతిపాదనను, అట్టి శ్రీరాముడే ఈ శతకమందు అంతటను కీర్తించబడుచున్నాదనే సూచనను (శ్రీభక్త రామదాసుగారు ఈ సంబోధనము ద్వారా మనకు ప్రకటించుచున్నారు. ఈ విశేషభావనకు ఈ శతకంలోని పద్యములన్నీ హృద్యములైన ఉదాహరణములే!

ఈ తొలి పద్యమంతా ఆరుసంబోధనలతో సాగును.

మకుటరూపమైన దాశరథీ కరుణాపయోనిధీ అను రెండు కలిపినచో సంబోధనలతో ఎనిమిది



## అర్ధాత్ '(శ్రీ' పదం మంగళాదిగా, శోభావహంగాను, 'రఘు' త్రీమాన్ త్రీ గుదిమెళ్ళ మురళీకృష్ణమాచార్యులు



రెండు సంఖ్యలు సాభిప్రాయకములే అని పెద్దలమాట! ఆరుసంఖ్య షడక్టర మంత్రోపాస్యుడైన రాముని ఆరాధనకు సంకేతముకాగా, ఎనిమిది సంఖ్య అష్టాక్షరతారక మంత్రోపాస్యుడైన ನ್ರಾಯಣುನಿ ಆರ್ಧಧನಾತ್ಮಕಮಗು చున్నది.

ఒక (పణాళికా బద్దముగా రచన చేయగల భావనా వైచిత్రి కలిగిన రామదాసుగారి విషయమున ఈ సంభావనము సత్యదూరము కానేరదు. (စီတသာတာရဿညာ လံဝဆွာဗ္ဆည္ဆညာက

అనునృజించ దలచిన భక్త రామదాసుగారు చూర్ణికా ప్రక్రియను ఎన్నుకున్నారు. శ్రీరామాయణము 24 వేల శ్లోకములు కలదిగా ప్రథితమైయున్నందున శ్రీరామదాసుగారు 24 చూర్లికలతో బ్రాయదలచినారు.

గాయుత్రీ మంత్రాక్షరములతో నిబద్ధమైన దానిని ఆ 24 అక్షరములకు అధిష్ఠానదైవములయిన 24 కేశవాది మూర్తి మంత్రములతో ఈ చూర్ణికను (శీరామదాసుగారు రచించినారు.

24 గాయ్మతీ మంత్రాక్టరములే ఆదిగా 24 వేలశ్లోకములను రచించిన చోట (శీవాల్మీకి మహర్షి (పణాళిక. ఆ 24 గాయ(తీ మంత్రాక్షరములకు అధిదైవములైన కేశవాది చతుర్వింశతి

### යැන්ට්හු නිම්පිඩා

దైవమూర్తుల 24 మంత్రములను చూర్ణికాంతమున కూర్చి రచించుట మన భక్తరామదాసుగారి అద్భుత ప్రణాళిక.

ఈ ఉదాహరణము భక్తరామదాసుగారి ప్రణాళిక వైచిత్రిని తెలియజేయుట కొరకు ఉదాహరించు కొనుచున్నాము. ఇలాంటి సార్థకములైన ప్రణాళికాంశములు ఈ శతకములోను, కీర్తనలలోను కూడా చాలా ఉన్నవి. సందర్భానుగుణముగా మనం గ్రహించవచ్చును. ప్రకృతం లోనికి వద్దాం! రెండవ సంబోధనము 'చారు తులసీదళదామ!' అని, సుందరములైన తులసీదళ మాలికలను ధరించినవాడా!! అని శ్రీరఘురాముని సంబోధించుచున్నారు.

(శీరామాయణమున (శీరాముడు తులసీ దళ మాలికలకలను ధరించినట్లు ఎచ్చటనూ కానరాదు. రాజలాంఛనములైన అభరణములను ఎన్నింటినో ధరించిన రాముడు, తులసిని ధరించి ఉన్నట్లు వాల్మీకంలో కనుపించదు. మరి! తూలసీదళదాముడు ఎలా అవుతాడు? తులసీ (ప్రియుడయిన (శీమన్నారాయణుడే (శీరాముడు కాబట్టి, ఈ అభినివేశము మదినిండుగా కలిగిన వారు కాబట్టి (శీరామదాసుగారు ముందుగా తులసీదళదామునిగా కీర్తిస్తున్నారు.

తులసి సాటిలేనిది.

### తులాం సాదృశ్యం స్యతి నాశయతీతి తులసీ

అని శాస్త్ర నిర్వచనం. 'హరిట్రియా' అనునది తులసికి గొప్పపేరు.

### నరా నార్యశ్చ తాం దృష్ట్వే తులనాం దాతు మక్షమాః৷ తేన నామ్నా చ తులసీం తాం వదన్తి పురావిదః॥

భగవత్ప్రియత్వంలో కాని, భవనాశక మహత్త్వంలో కాని తులసితో పోల్చదగిన వారెవరూ లేరు అనే విషయాన్ని బ్రహ్మవైవర్త పురాణం ప్రకృతి ఖందం తెలియచేయుచున్నది.

గోలోకంలో (శ్రీకృష్ణ పరమాత్మతో కలిసి నిత్యానందమును అనుభవించు రస స్వరూపిణి అయిన (శ్రీలక్ష్మి యే తులసిగా అవతరించినదని ఆ పురాణ సూక్తి,

భూలోకంలో భగవదర్చన కోసమే వృక్షరూపాన్ని పొంది, భగవదారాధనలో మనకు సాఫల్యమును కలిగించుచున్నది. తులసి లేని ఆరాధనము నిష్ఫలమే యగుచున్నది. ఆ తులసీ వృక్షమును (మొక్కను) నాటుట, పోషించుట, నిత్యమూ దర్శించుట, సేవించుటలు సకలపాపహరములని స్మృతులు తెలియజేయుచున్నవి.

### రోపణాత్ పాలనామ్పైవ దర్శనాత్ స్పర్శనాదపి తులసీ దహతే పాపం వాజ్ మనకాయ సంచితమ్။

ఈవిధముగా మరికొన్ని పురాణములు, ఆగమ సంహితలుకూడా తులసి మొక్క యొక్క మాహాత్మ్మాన్ని వేనోళ్ళ కొనియాడినవి.

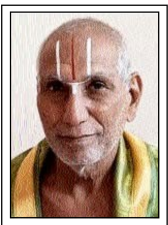
'ఒక్క తులసీ దళమర్పణ సేయువాడు' అంటూ మున్ముందు పద్యములలో మన రామదాసుగారే తులసి మొక్క మహిమను తెలియ చేయబోతున్నారు.

తులసికి డ్రీరామునికి విభవావతారపరముగా సంబంధము మృగ్యమైనప్పటికీ అర్చావతార పరముగా అద్భుతమైన సంబంధమును ఆగమ సంహితలు ప్రకటించినవి.

ఆ విశేషాలను వచ్చే సంచికలో తెలుసుకుందాము.🖈

### **శ్రీపతి స్పుతి - సుభాషిత్ ం** మంచి మాట

నిత్యానుసంధేయమైన లఘు స్తోత్రాలను, భావ విశేషాలను "(శీపతి స్తుతి"– "మంచి మాట" శీర్నిక ద్వారా పాఠకుల కోసం ప్రచురించడం జరిగింది. నిత్యానుష్ఠానంలో పఠించే స్తోత్రాలను భావావ గాహనతో పఠించడం వల్ల గొప్ప అనుభూతి కలుగు



### శ్రీమాన్ శ్రీ అమరవాది వెంకటనరసింహాచార్యులు

తుంది. మరియు ఆస్తోత్రంలో గల విశేషార్థాలను తెలుసుకుంటే, ఆ స్తోత్రము యొక్క ప్రాశస్త్యం, ప్రయోజనం కూడా తెలుస్తుంది. అందువలన మరికొన్ని ప్రసిద్ధ స్తోత్రాలను పాఠకుల కోసం ప్రచురించాలని నిర్ణయించడం జరిగింది. ప్రపత్తి శ్రీసన్నిధానం గౌరవ సంపాదకులు, ప్రముఖ పండితులు, శ్రీ.ఉ.వే.శ్రీమాన్ అమరవాది వెంకటనరసింహాచార్యుల చేత పాఠకుల కోసం అందించబడతాయి.ఈ శీర్నికను యథావిధిగా త్వరలో ప్రచురించడం జరుగుతుంది.

## భాగవీతంలా భగవీంతుని అవీతార గాథలు

(క్రిందటి సంచిక తరువాయి)

(సనకసనందనాదుల అవతారం – కొనసాగింపు) సనత్కుమార మహర్వి – వృత్రాసురుడు

పూర్వం ఒకప్పుడు, వృతుడు, ఇంద్రునితో చేసిన యుద్ధంలో పడిపోగా, అతనిని అతని సైనికులు ఎత్తుకొని పోయి, తమ గురువైన శుక్రాచార్యుని ముందు ఉంచారు. అటువంటి అవస్థలో కూడా వృత్రాసురుడు భయం కానీ, విషాదం కానీ లేకుండా, ప్రశాంత చిత్తంతో ఉండటం గురువు గమనించాడు.

ఆయన, "అసురేంద్రా! నీకు ఇటువంటి పరాభవం కలిగినా కూడా దుఃఖించడం లేదే! ఎందుకు?" అని అడిగాడు.

అప్పుడు వృత్రుడు, "గురువర్యా! కలిమిలేములు కాలం వశంలో ఉంటాయి. బుద్ధి హీసులు దర్పం, దైన్యం వల్ల కలిగే సుఖదుఃఖాలు పొందుతారు. సంపదలు అశాశ్వతమని తెలిసినవారికి ఎటువంటి వికృతులూ వికారాలు ఉందవు.

"అంతే కాదు, భూతజాలం ప్రాణులన్నీ కర్మవివశత్వం చేత, దేవతలు, మనుష్యులు, తిర్యక్కులు జంతు పక్షి కీటకాదులుగా పుడుతూ, ఈ జన్మ మృత్యు జరాచక్రంలో తిరుగుతూనే ఉంటాయి. ఇది నాకు తెలుసు కనుక, నాకు దుఃఖమూ లేదు, అనందమూ లేదు. నేనిక సుకృత దుష్పుతాల మంచి చెడుల పనుల వైపు వెళ్లకుండా, అనుపముడు ఎవరి తోనూ పోలిక, సాటి లేనివాడు, అచ్యుతుడు చ్యుతి కిందికి జారిపోవడం అనేది లేనివాడు, అవ్యయుడు క్షతి నాశనం అనేది లేనివాడు, అనంతుడు అల్పత లేనివాడు, అనంతమైనవాడు, ఐన (శీమహావిష్ణవును పొంది అనామయుణ్ని ఏ వికారాలూ లేనివాణ్ని అవుతాను. నాకు మహావిష్ణవు ప్రభావం తెలుపు" అని కోరాడు.

ఆ సమయానికి సనత్కుమార మహర్ని అక్కడికి వచ్చాడు. అప్పుడు ఆ గురుశిష్యు లిద్దరూ ప్రార్థించగా, సనత్కుమారుడు, మహావిష్యవు మాహాత్మ్యాన్ని ఈ ప్రకారంగా ఉగ్గడించాడు.

"సమస్త ప్రపంచమూ విష్ణవులోనే ఉద్భవించి, అతనిలోనే వృద్ధి చెంది, ఆయనలోనే లీన మవుతుంది. ఆయనకు ధరణి భూమి పాదాలు. దినం శిరస్సు. దిశలు బాహువులు. ఆతదు సర్వదేవ మయుడు. భూతవిక్షేప సంహారాలు ఆతనికి

లీలామాత్రాలు. జీవుని అవస్థలు నలుపు, బూడిద, పచ్చ, పసుపు, ఎరుపు, తెలుపు రంగులతో నీడలై ఆయనకు వెన్నంటి కర్మవశాన తిరిగే ఉంటాయి. జీవుణ్ని ఈ అవస్థలన్నీ పట్టు కొంటాయి. ఉత్తమ మధ్యమ తనకు అధమాలైన అవి ఉಂಟೆ. కలుగుతూ జీవుడు.



### శ్రీమతి తిరుమల నీరజ

స్వర్గం, భూ, నరకలోకాలను అనుభవిస్తూ ఉంటాడు. ఉత్తమ మైన రంగులు ఆవరిస్తే మేలు, అధమమైన రంగులు ఆవరిస్తే కీడు జీవునికి కలుగుతూ ఉంటాయి. కనుక, కర్మరహస్యం గ్రహించిన వాడు, జీవునికి నిత్యపరిశుద్ధి చేస్తూ ఉండాలి. దుర్గంధ కుసుమమైనా, సుగంధ పుష్పాలతో ఆవృతమైతే దుర్వాసన వచ్చే పువ్వయినా, సువాసన లీనే పువ్వుల మధ్య ఉంటే దానికీ ఈ పరిమళాలు అబ్బినట్లుగా, సుకృతాలు చేయటం వల్ల జీవుడు అకళంకుడు కళంకం, మచ్చ లేనివాడు అవుతాడు. సుకృతాలు ఎక్కువవైన కొద్దీ జీవి చింతల కలుషం పోయి, సంతోషామృతంలో సంశుద్ధ డవుతాడు. ఆ అన్ని రంగులలో ఎక్కువైనది తెలుపు. ఆ తెలుపు రంగు అధికంగా అంటుకొన్నప్పుడే, జీవుడు మహావిష్ణవును భావించటానికి తగినవాడవుతాడు. అందు లోని భావమే జీవునికి విముకి కలిగిస్తుంది."

ఈ విధంగా బోధించి, వృత్రుణ్ని కటాక్షించి, సనత్యుమార మహర్షి అంతర్హితుదయ్యాడు. వృత్రుడు అమృతసమమైన ఆతని ఆ వచనాల వల్ల ప్రాణాలు విదచి, మహావిష్ణవు సాయుజ్యం పొంది విరాజిల్లాడు.

ఇక సనత్సుజాత మహర్షి వృత్తాంతం తెలుసుకొందాము. నారదులవారు ఒకనాడు మేరుపర్వతంపై సంచరిస్తున్నారు. అక్కడ అంగుష్టప్రమాణ మూర్తి బొటన(వేలంత ఆకారంతో, వెలిగిపోతున్న అగ్నిహోత్రునివలె ఒప్పుతున్న సనత్సుజాత మహర్షిని చూశారు. అతనిని ఇట్లా ప్రశ్నించారు "మహాత్మా! అధ్యాత్మ, అధిభూత, అధిదైవాలైన తత్వ్వాలన్నిటికీ కర్త, భర్త, హర్త అవుతూ, సమస్తజీవులూ తనను ఆధారం చేసుకొని జీవిస్కూ ఉంటే విరాజిల్లేవాడు ఎవదో తెలుపు."

అప్పుడు ఆ మహా యోగేశ్వరుడు, నారదులవారిని ఆదరించి, "నారదా! (శీవిష్ణమూర్తికి వెయ్యివేల కల్పాలు ఒక రాత్రి, వెయ్యవేల కల్పాలు ఒక దినం. ఇవి నిద్రక్కు ప్రబోధనానికీ అనువైన కాలాలు. మహావిష్ణవు రాత్రి నిద్రిస్తూ, పగలు (బహ్మాండాలను సృజిస్తూ, (బ్రహ్మలనూ కల్పించాడు. ఆ (బహ్మలు అహంకారం ఆవహించగా, పంచేంద్రియాలు, పంచభూతాలను సృష్టిస్తారు. ఆ పంచభూతాలకూ శబ్దం స్పర్య రూప రస గంధాలు ఆవహించి, దేవతలు, మునులు, దానవులు, గంధర్వులు, కింనరులు, నరులు, తదితర జంతుజాలాన్ని కల్పిస్తాయి. అన్నీ కూడా అహంకారం వ్యాపించగా, అవ్యక్త సాగరంలో మగ్నోన్మగ్నాలు మునగడం, తేలడం అవుతూ ఉంటాయి. ఆ అన్నిటికీ పుట్టుక, స్థితి, లయాలలో శుభ అశుభాలను కల్పిస్తూ మహావిష్ణవు, విలాసంగా వినోదిస్తూ ఉంటాడు.

"ఆకాశం మొదలైన పంచభూతాలు, శబ్దం మొదలైన పంచగుణాలు, చర్మం మొదలైన పంచేంద్రియాలు, పాదం తదితర కర్మేంద్రియాలు, అహంకారం, బుద్ధి, మనస్సు, అవ్యక్తం ఇవి ఇరవై నాలుగూ తత్త్వాలు. డ్రోతం చెవి అధ్యాత్మం, అధిభూతం శబ్దం, అధిదైవతాలు దిక్కులు. చర్మం ఆధ్యాత్మికం, అందులోని సంస్పర్స అధిభూతం, దానికి అధిదైవతం మరుత్తు. నేత్ర స్పర్స అధ్యాత్మం, రూపం అధిభూతం, ఆదిత్యుడు అధిదైవతం. జిహ్వ ఆధ్యాత్మికం, దాని అధిభూతం రసం, అధిదైవతం ఉదకం. ప్రాణం నాసిక అధ్యాత్మం, గంధం అధిభూతం, భూమి అధిదైవతం. ఇది బుద్ధీంద్రియ ప్రపంచం.

"పాదం, వాయువు, ఉపస్థ, పాణి, వాక్కు ఈ ఐదూ కర్మేంద్రియాలు. ఇవి అధ్యాత్మాలు. వీటికి అధిభూతాలు గంతవ్యం నడక, విసర్గం విసర్జన, ఆనందం. ఆనందం పొందడం, కర్తవ్యం పని చేయడం, వక్తవ్యం మాటలు. వీటికి అధిదైవతాలు వరుసగా వసువు, సూర్యుడు, ట్రజాపతి, ఇంద్రుడు, అగ్ని. అహంకారం, మనస్సు, బుద్ధి ఇవి అధ్యాత్మాలు. వీటికి అధిభూతాలు అభిమానం, మంత్రం, నిశ్చయం. అధిదైవతాలు మేధ, చంద్రుడు, ట్రహ్మము. ఇవన్నీ సముద్రంలోని తరంగాల వలె మహావిష్ణవులో పుట్టి, ఆయన

లోనే లయ మవుతూ ఉంటాయి. దాని వల్ల ఆయనకు ఏ విధ మైన హానీ, వృద్ధీ ఉందవు. అవ్యక్తం అంటే మూలట్రకృతి. దానికి పురుష చైతన్యం కలిగి నప్పుడు, అది మహా వైభవంతో భువన తండ్రాన్ని నడుపుతుంది. లోకకర్త ఐన మహావిష్ణవు, మహాశివుని అనుమతితో ఈ ట్రహ్మాందాలన్నిటినీ పుట్టించి, లయం చేస్తూ ఉంటాడు" అని వివరించాడు.

ఈ డ్రుసంగం మంతా విన్న నారదులవారు ఎంతగానో ఆనందించి, సనత్సుజాత మహర్షికి వీడ్కోలు చెప్పారు.

(సశేషం)

### **ජූ්ධ්ටටෙදිාම් ධ්ාධාටටවේදා**

త్రీమాన్ పి. కృష్ణమూ<u>ర</u>్తి

- సీ. భోగేచ్చ గలిగించి భోగింప జేసెడి చతురత గలిగిన చంద్రముఖులు ప్రాయపు మదముతో (భమలను గల్పించు అందచందాలకు ఆశ పడక సౌదామినిలవంటి సౌందర్య రాశుల వినయాది గుణముల విందు విడచి శబ్దించి విజయమ్ము జగతికి సూచించు పాంచజన్యము చేతబట్టి నట్టి
- తే.గీ. వేల్పు సుందర బాహుడు వెలసినట్టి దివ్య తిరుమాలిరుంశోలి దేవళమ్ము శశధరునితాకు ఎత్తైన శస్త్ర నగము ఆడ్రాయించుటే కర్తవ్యమవనియందు.
- సీ. ఫలితమే లేనట్టి పనులు నిర్వర్తింప ఫలితమేమి గలుగు భయము తప్ప కరుణను గురిపించు కరుణాంతరంగడు వర్నించు మేఘపు వన్నెవాడు మోహింప జేసెడి మోహనాకారుడు సర్వేశుడత్యంత సద్గుణుండు నిత్యవాసముజేయు నిర్మల నిలయంబు తిరుమాలిరుం శోలి దివ్యధరము
- తే.గీ. పుష్పశోభిత వృక్షాల పుణ్యభూమి మేటి ఉద్యానవనముల మిట్టమిఱ్ఱ ఆశ్రయంపుము ఫల మిచ్చునానగంబు చేయ దగుకార్యమదిదాని జేయవలయు



# **వేదవాక్కు**

### శ్రీమాన్ శ్రీ కవి కృష్ణమాచార్యులు

(కవితాత్మక విశ్లేషణ )

వేలాది సంవత్సరాలుగా వేళ్ళతో లెక్కపెట్ట వీలుకానన్ని పాపాలతో అజ్ఞానపు వలలో పడి, విలవిలలాడుతున్న మానవాళి వేలు పట్టుకొని విజ్ఞానపు వెలుగులు పంచి, మానవతా విలువలు పెంచిన మన మహర్నుల వాక్కే "వేదవాక్కు". కోతి నుండి మనిషి రాలేదని, విజ్ఞాన జ్యోతి స్వరూపులైన ఋషుల సంతతే మానవుడని " మ్రణ్వంతు.... పుత్రాంకి" అంటూ [పేమతో సంబోధిస్తూ నశించని అమృతత్వానికి వారసులారా! అని భుజం తట్టి మన నిజ స్వరూపం చూపిన దీపమే "వేదవాక్కు".

ఏ పరిశోధనకైన నేనున్నానని సైగలు చేసే సైన్స్ సైతం సంశయాలతో సైలెంట్ అయిన సమయంలో, సంశయ సమూహాన్ని సమూలంగా సంహరించడానికి సుజ్ఞాన సైన్యంతో సై అంటూ దూసుకొచ్చే,

భరతమాత అంతరంగ నాదం!. భరతజాతి నిరంతర నినాదం! భారతీయులకు దక్కిన భగవానుని (ప్రసాదం! భారపు చీకట్లు బాపే భగభగ మండే వేదం!.

సర్వ జగత్కారణ సర్వేలో సర్వులూ విఫలమైతే తానే సర్వమై సఫలం చేయడానికొచ్చిన విజ్ఞాన సర్వస్సమే వేదవాక్కు!

మన మహర్నులు తెలిపిన విలువైన ధర్మాలను, వేలాది మర్మాలను ఆదమరచి అజ్ఞానంలో ఉన్న మనకు, విడమరచి విజ్ఞానాన్ని పంచడానికొచ్చినదీ వేదవాక్కు!

అవాకులు చెవాకులతో మలినమైన మన వాక్కు అనే వాకిలిని విజ్ఞాన జలంతో అలుకు జల్లి పరమ సత్యాల ముత్యాల ముగ్గు లేసేదే వేదవాక్కు! నా తల్లి చెప్పిందే నాకు వేదవాక్కు! నాతండ్రి చెప్పిందే నాకు వేదవాక్కు! నా ఆచార్యుడు చెప్పిందే నాకు వేదవాక్కని వారి వాక్కునే ఎంతో గొప్ప వేదవాక్కుగ మనం భావిస్తే, "మాతృదేవోభవ!" అంటూ ఆ తల్లి, తండ్రి, ఆచార్యులే ప్రత్యక్ష దైవాలుగా భావించమన్న వేదమాత వాక్కును అసలైన వేదవాక్కని ఇంకెంతో గొప్పగా భావించాలని తెలిపేదే వేదనాక్కు.

స్వార్థంతో తన ఆనందం కోసమే ప్రతిక్షణం పరితపించే మనిషి "ఫిష్ నెట్లో పడి జీవితాన్ని కోల్పోయినట్లు, సెల్ఫిష్ అయిన తాను కూద ఇంటర్నెట్లో పడి జీవితాన్ని కోల్పోతుంటే ఆనందం కోసం సర్చ్ చేయాల్సింది ఇంటర్నెట్లో కాదు ఇన్నర్సెట్లో అని తెలిపేది వేదవాక్కు!



అరక్షణానందం కోసం అనుక్షణం బయట వెతుకుతూ సిన్నర్ అవుతున్న తనకి, అనుక్షణానందం నీ ఇన్నర్నెట్లోనే అరక్షణమైన అవధానంతో చూస్తే తెలుస్తుందని తెలిపి, ఇన్నర్ బ్యూటీని చూపి విన్నర్గా చేయడానికొచ్చిన విలువైన విజయవాక్కే ఈ వేదవాక్కు!

ఇంటర్లోకి కూడా రాకముందే, ఎంటర్ కాకముందే ఒంటరితనంతో, తుంటరి ఆలోచనలతో బాధపడే యువత మెంటల్ స్టేజీని సరిచేసే మెంటర్సే మన మహర్నులని తెలిపేదే వేదవాక్కు!

నాసావారు అంతరిక్షపు అంచుల వరకూ వెళ్ళి సృష్టి రహస్యాలను తెల్సుకోలేక వెనుతిరిగితే, వెన్ను నిటారుగా నిలిపి, నాసాగ్రముపై దృష్టి నిలిపి, తమ అంతర్గతంలోనే అన్నీ తెల్చుకొని "నాసా పరిశోధన కన్నా నాసాగ్రముపై సాధనే మిన్న" అని తెలిపి వెనుతిరిగిన వారి వెన్నుతట్టి జీవితానికే వన్నెలు దిద్దే వెన్నెల వేదవాక్కు!

వేదవిజ్ఞానాన్ని వెన్నపూసలా అందించిన వేదజ్ఞులైన వేదవ్యాసాది ఋషుల వైభవమే వేదవాకు<u>]</u>!

ఎన్ని స్కిల్స్ ఉన్నా ముందుకు దూసుకెళ్ళ లేక బాధని మోసుకెళ్ళ లేక సతతమూ సతమతమవుతున్న మనిషికి పరమ హితాన్ని తెలుపుతూ జీవితంలో ఉన్నత స్థితిని చేరడానికి స్కిల్ పవర్ మాత్రమే కాదు విల్ పవర్ కూడా కావాలని దాని నందించేదే వేదవాక్కు!

జీరో అవుతున్న నరులను హీరోలుగా చేసి వీరార్జునివలె వారియర్ను చేయగలిగేది వేదవాక్కు

ఉన్నత స్థితి కోరేవారికి ఉత్తమోత్తమ ఉపదేశం, సకల మానవాళికి సర్వేశ్వరుని సందేశం, అధాత్మిక చైతన్యానికి ఆది నారాయణుని ఆదేశం వేదవాక్కు!





# కృష్ణం వందే జగ్రమ్లోరుం

లోకమునందు డ్రుతీ మానవుదు ఏదో ఒక దుఃఖ స్థితిని అనుభవించుచున్నవాదే. ఆ దుఃఖము మోహము వలన అజ్ఞానమువలననే సంభవిస్తాయి. వాటిని అధిగమించి మానవుదు జీవించటమే మానవ లక్ష్యం.

### ఇచ్ఛాద్వేష సముత్థితేన మోహద్వంద్వేన భారత సర్వభూతాని కౌంతేయ సర్గే యాంతి పరంతప (7–27)

మానవులు పుట్టుకతోనే రాగద్వేషములతో పుడుతున్నారు. వీటి వ్యామోహములో పడి మానవుడు తన విచక్షణా జ్ఞానము కోల్పోతున్నాడు. అజ్ఞానములో పడిపోతున్నాడు. సర్వుపాణులు పుట్టుకతో సహజముగానే మోహమును కలిగియుంటాయి. మోహము అనగా అజ్ఞానము, వైచిత్త్రము (మనసు స్వాస్ట్ర స్థితిని కోల్పోవుట).

అర్జునుడు ເశేష్ఠ క్ష్మతియ వంశమునందు పుట్టినవాడు. ఆయనకు కలిగిన మోహము సహజమైనదికాదు. యుద్ధభూమియందు కారుణ్య బంధు స్నేహ జనిత శోకము వలన కలిగినది. మోహము వలన ధర్మ అధర్మ అవివేకము కలిగి సందిగ్ధావస్థలో పడ్డాడు అర్జునుడు.

ఈ సంసారము బంధుమిత్రాదులతో కూడియున్న యుద్ధభూమియే! రాగద్వేషములు అవివేకము, అనేవి సంసారమునందు మానవునికి శత్రువులు. వీటిని జయించి మోహమును, అజ్ఞానమును అధిగమించుటయే మానవ లక్ష్మము. ఇది కేవలము తత్వబోధ ద్వారా మాత్రమే సంభవము. ఒక్కొక్క ప్రాణికి ఒక్కొక్క విధమైన మోహము ఉంటుంది.సర్వాంతర్యామియైన పరమాత్మయే సకల ప్రాణులకు అవసరమైన హితమును ఉపదేశించగలడు.

"క్షేతజ్ఞం చ మాం విద్ధి సర్వక్షేతేషు భారత" (13-3) సర్వ క్షేతముల యందు ఉండే క్షేతజ్ఞుడయిన పరమాత్మను తెలుసుకోవటమే జ్ఞానము అందుకే భగవానుడు ఆ జ్ఞానమును మనకు తెలియ జేస్తున్నాడు.

ఉత్పత్తించ వినాశంచ భూతానాం అగతిం గతిం। వేత్తి విద్యాం అవిద్యాంచ స వాచ్యో భగవాన్ ఇతి॥ సకల ప్రాణుల ఉత్పత్తి నాశము, సుఖదు:ఖములను, జ్ఞాన అజ్ఞానములను తెలిసినవాదు భగవంతుడు. (శ్రీకృష్ణభగవానుడు భగవద్గీత ద్వారా అర్జునుని నిమిత్తముగా సర్వమానవాళికి తత్వబోధ చేసాడు. కేవలము తత్వాన్ని బోధిస్తే సరిపోదు. ఆ తత్వము యొక్క అవగాహన



### శ్రీమాన్ ఆచి వేంకట పాండురంగాచార్య

కలగవలెను. మరియు తదనుభవమునకై ట్రయత్నము చేయవలెను. అంతే కాదు ఆచరణ మార్గమును సైతము తెలియ వలెను.

18 అధ్యాయాలలో వీటన్నిటినీ బోధించాడు శ్రీకృష్ణభగవానుడు. "భగవద్గీత" సిద్ధాంతము మరియు అనుష్ఠాన మార్గమును బోధించు గ్రంథము.

సాంఖ్య యోగము. తత్వబోధతోనే ప్రారంభమైనది. సాంఖ్యం అనగా ఆత్మ నిత్యత్వ జ్ఞానము. ఇది 24 పదార్థ తత్వములు, ప్రకృతి పరిణామవాదాన్ని ప్రతిపాదించే కాపిల సాంఖ్యముకంటే భిన్నము. ఆత్మ యథార్థ జ్ఞానము కలవాడు సంసారమునందు ఏదు:ఖమూ అనుభవించడు. అందుకే అర్జునుని మోహశాంతికై ముందుగా పారమార్థిక ఆత్మ జ్ఞానబోధతోనే ప్రారంభించాడు (శ్రీకృష్ణభగవానుడు.

ఈ అధ్యాయమందు ఆత్మ జ్ఞానముతో పాటు ఆత్మసాక్షాత్కార (మోక్ష) స్థితిని పొందుటకు ప్రధానమైన కర్మాచరణ పద్ధతి బుద్ధి యోగము మరియు స్థిత ప్రజ్ఞతలు తెలుపబడ్డాయి.





# យើរដ្ឋិទិធ្វី រឺ<u>ស</u>ាបញ្ជើជិ

బ్రత్యేకం

డ్రియఃపతియైన డ్రీమన్నారాయణునకు అత్యంత ధనుర్మాసము. సూర్యుడు బ్రీతికరమైన మాసము ధనూరాశిలో సంచరించే మాసమునకే, సౌరమానం ప్రకారం ధనుర్మాసమని పేరు. ఈ మాసంలో విష్ణవును ఆరాధించుట సకల్రశేయోదాయకము. ద్రానముగా (శ్రీవైష్ణవ సంప్రదాయానికి చెందినవారు ఈ మాసంలో నియమ బద్ధంగా డ్రత విధానముగా విష్ణ్వారాధనము నిర్వర్తిస్తారు. ఈ ధనుర్మాస ద్రతమును ఆచరించుట వల్ల నెలకు మూడు వానలు కురిసి పాడి పంటలతో దేశమంతా సస్యశ్యామలంగా ఉంటుందని ప్రాచీనుల ప్రబల విశ్వాసం.

భాస్కరీయ జ్యోతిశ్శాస్త్రంలో ఆయనం దక్షిణం రాత్రి రుత్తరం తు దినం భవేత్. దైవతం తదహూరాత్రం తట్రింశత్ మాస ఉచ్యతేగ

మనుష్యులకు రాత్రి–పగలు వలె దేవతలకు దక్షిణాయనము రాత్రి, ఉత్తరాయణము పగలు. అట్టి అహూరాత్రములు ముప్పది మాసముగా చెప్పబడుతున్నది.

తద్దినస్య ఉషః కాలం చాపమాసం విదుర్భుధాః। తస్మాత్ సర్వ బ్రహత్నేన చాపమాసే దినేదిను

ఉషః కాలము (తెల్లవారు ఝాము) దేవతలకు ధనుర్మాసముగా విద్వాంసులు గుర్తిస్తారు. అందువల్ల ధనుర్మాసంలో (పతిరోజూ (పయత్న పూర్వకముగా

ఉషః కాలే తు సంప్రాప్తే బోధయిత్వా జగత్పతిమ్। సమభ్యర్భ్ర భజేత్ విష్ణం జనానాం దోష శాన్తయే။

తెల్లవారు ఝామున జగన్నాథుడగు మహావిష్ణవునకు సుప్రభాతమును పలికి చక్కగా అర్చించవలెను. తద్వారా దోషములు సమస్త శాంతించును. ధనుర్మాసంలో విష్ణ్వారాధన సర్వపాపహరమని ఉన్నది.

బ్రహ్మంద పురాణం లో

ఆషాధాదిషు మాసేషు శయానం కార్తికావధి చాపంగతే దినానాధే ఉద్ధాప్య శయనాత్ హరిమ్ సవిష్ణు లక్షణై: స్త్రోతై: బహుభి: పరిగీయతే ఉషః కాలే తు సంప్రాప్తే అర్భయిత్వా జనార్దనమ్৷ ఉపచారై: షోదశభి: ముద్గాన్నం చ నివేదయేత్॥ "ఆషాధ మాసం నుండి కార్తీక మాసం వరకు మహా విష్ణవు

శయనించును. సూర్పుడు ధనూరాశిలో (ప్రవేశించిన తర్వాత మహా విష్ణవును ఉషఃకాలమున సుడ్రపభాతాది మంచి స్కోత్రము లతో మేలుకొలిపి అర్చన చేసి షోడశోపచారములతో ముద్గాన్న మును (పొంగలి) నివేదించ వలెను." అని చెప్పబడింది.

ఆదిత్య పురాణంలో

**త్రీమాన్ త్రీ కె.ఇ.స్థలశాయి,** స్థానాచార్యులు శ్రీసీతారామచంద్ర స్వామి వారి దేవస్థానం భద్రాచలం

చాపంగతే తతః సూర్యే ట్రత్యూషే స్నాన మాచరేత్। అర్చయే చ్చ జగన్నాథం యావత్ సూర్యోదయాత్ పురా॥ తతః ప్రభాత సమయే అర్హ్హం ప్రక్షిప్య వైష్ణవమ్। గాయత్రిం చ తతో జప్త్వా ఉపతిష్ఠేత భాస్కరమ్॥ "సూర్యుడు ధనూరాశిలో సంచరించే ధనుర్మాసంలో ఉషః (ತಿಲ್ಲವಾರುಝಾಮು) స్నానమాచరించి సూర్యోదయాత్ పూర్వమే జగన్నాథుడగు మహావిష్ణవును అర్చించవలెను. సుర్యోదయమైన తర్వాత సూర్యునికి అర్హ్హమును ఇచ్చి, గాయత్రీ జపము చేసి, సూర్యోపస్థానము చేయవలెను." అని ధనుర్మాస పూజను సూర్యోదయమునకు ముందే చేయవలెనని చెప్పబడింది.

విష్ణ సూక్త మందు కూడా తదస్య ట్రియ మభిపాథో అశ్యామ్! నరో యత్ర దేవయవో మదన్ని। ఉరుక్రమస్య స హి బన్గు రిత్యా। విష్ణా: పదే పరమే మధ్వ ఉత్సః।

"విష్ణవునకు ట్రియమైన అనగా ఆయనకు నివేదించిన అన్నాదికమును భుజించెదము. దైవారాధకుడు భగవన్నివేదిత తీర్ద ప్రసాదాదులను స్వీకరించి సంతుష్టుడౌతాడో అతడు భగవంతునికి (పీతి పాత్రుడౌతాడు. నర్వోత్మ్రష్టమైన భోగ్యమైన భగవంతుని పాదముల యందు భక్తి కలవాడు కాగలడు." ఉన్నది కావున విష్ణుటీతికరమైన ధనుర్మాసమున ట్రభావం అవగతమవుతుంది. తెల్లవారు ఝామున ఆయనను ఆరాాధించి ముద్దాన్నాదులను నివేదించి తీర్థ (పసాదాదులను స్వీకరించుట. విష్ణుప్రీతి కరము. ఇదియే సకలాభీష్ట్రపదము.

శివుని భర్తగా పొందగోరిన పార్వతీదేవి ధనుర్మాసంలోనే తీడ్రమైన తపస్సు చేసి పరమశివుణ్ణి పతిగా పొందగలిగింది. అదే విధంగా గోపికలు (శీకృష్ణుణ్ణి తమ

పతిగా పొందగోరి కాత్యాయనీ ప్రతాన్ని ఈ ధనుర్మాసంలోనే ఆచరించారు. తద్వారా (శీకృష్ణణ్ణి తమకు పతిగా గోపికలు పొందగలిగారు. ప్రతినిత్యం విష్ణచిత్తులనే ఆళ్వారు (శీమద్భాగవతాన్ని ప్రవచిస్తూ, ఈ కాత్యాయనీ ద్రవతాన్ని గోపికలు ఆచరించిన ఘట్టాన్ని ఒక సందర్భంలో చెపుతుండగా విన్న ఆయన పుత్రిక గోదాదేవి, తాను కూడా గోపికల వలె ఈ కాత్యాయనీ (వ్రతాన్ని ఆచరించి (శీకృష్ణుని పతిగా <u>ಪ</u>ಾಂದಾಲನಿ సంకర్పించింది. ఆ సంకల్పాన్ని సాకారం చేసుకొంటూ ధనుర్మాసంలో ద్రవతాచరణం చేసింది. ఆ ద్రవత ఫలంగానే (శీకృష్ణని అర్చారూపియైన (శీరంగనాథస్వామికి అర్ధాంగియైనది గోదాదేవి. ఈ గోదాదేవి, విష్ణచిత్తుల ఆచరణయే ప్రపన్నులగు శ్రీవైష్ణవులకు ఆదర్భమైనది.

ధనుర్మాసమున గోదాదేవి, గోపికలను అనుకరిస్తూ ఈ ధనుర్మాస ద్రవతాన్ని విలక్షణమైన రీతిలో ఆచరించింది.

్రశీవిల్లిపుత్తూర్ అను క్షేత్రమే బృందావనంగా, ఆక్షేత్ర అను అధినాథుడగు 'వటపత్రశాయి' భగవానుని అర్చామూర్తియే (శ్రీకృష్ణుడుగా, తాను, తన సఖులు గోపికలుగా భావిస్తూ గోపికా భావనతో గోదాదేవి ఆచరించిన ధనుర్మాస (వతం, ఆమె కోరిన విధంగా భగవంతునికి (అర్చామూర్తికి) ఇల్లాలిగా అయ్యే ఫలితాన్ని (పసాదించింది. ఆమె తండ్రియైన (శ్రీ విష్ణుచిత్తులు భగవంతునికే పిల్లనిచ్చిన మామగారు అయ్యారు. ఈ గోదాదేవి యొక్క ధనుర్మాస వ్రతాచరణ వృత్తాంతం వల్ల మనకు భగవదర్చామూ<u>ర</u>ి

ఆలయములలోని విగ్రహములను మనం అచేతనమైన బొమ్మగానే భావిస్తుంటాం. నిజానికి అవి కేవలం శిలా లోహాది విగ్రహములుగా భావించరాదు. గాధమైన భక్తితో ఆ విగ్రహములను మనం ఆరాధిస్తే ఆ విగ్రహములు వాటి అచేతన స్వభావాన్ని పోగొట్టకొని చైతన్యవంతములై ఆరాధకుల అభీష్టాలను నెరవేరుస్తాయి.

మహాభారతంలో, ఏకలవృుడు ద్రోణా విగ్రహమును ఆరాధించి చార్యుని అర్జునునితో సమానంగా విలువిద్యను అభ్యసించగలిగాడు కదా! మనకు ఆగమ శాస్రాలు విగ్రహాన్ని ఎలా ఆరాధిస్తే మన అభీష్టాలు సిద్దిస్తాయో చెప్పాయి. కానీ, ఆశ్వారులు, విష్ణచిత్తులు, గోదాదేవి తమ భక్తి ఆచరణ ద్వారా విగ్రహారాధనలోని మర్మాన్ని ప్రకాశింపజేశారు.

ముఖ్యంగా గోదాదేవి ఈ ధనుర్మాస ద్వారా ఈ ధనుర్మాస (వతాచరణ వైశిష్మ్యాన్ని, విగ్రహారాధనలోని మర్మాన్ని ఎన్నో ఉపనిషద్వాక్యాలలో రహస్యంగా ఉన్న బ్రహ్మవిద్యా రహస్యాన్ని మన బోటి సామాన్యులకు కూడా తెలిసే విధంగా 'తిరుప్పావై' అనే ప్రబంధం ద్వారా ఎఱుక పరచింది.

్రశీవైష్లవ సంప్రదాయమును అనుసరించు ජෘ ధనుర్మాసంలో సూర్యోదయానికి ముందే స్నానమాచరించి విష్ణు ఆలయములకు వెళ్ళి అక్కడ గోష్ఠిగా 'తిరుప్పావై' ప్రబంధ పారాయణ చేసి తీర్థ

ప్రపాదాదులు స్వీకరిస్తారు. అదే విధంగా మరికొంత శ్రద్ధ కలవారు స్వయంగా తమ గృహములలో సుర్యోదయానికి ముందే స్నానానుష్ఠానములు ముగించి విష్ణవును ఆరాధించి, 'తిరుప్పావై' పారాయణ, ముద్గాన్న నివేదనలు చేసి ధనుర్మాస ద్రవతాచరణ చేస్తారు. ఇలాంటి ద్రవతాచరణ వైదికమైనది, సనాతనమైనది, సకలాభీష్ణ ప్రదమైనది. ధనుర్మాస ప్రతమును ఆచరించి తరించుదాం.





# **ස්දුම්ව**ූ සුර්ඛ්

## త్రీమాన్ **త్రీ నంబి వేణుగోపాలాచార్య** కౌశిక



అలంకార వాస్తులో అనేక మ్రధాన భాగాలున్నాయి. అందులో వృక్ష సంరక్షణ కూడా ఉంది. మనం పెట్టుకోగలిగితే వాకిలి నిండా చెట్లు పెట్టుకుంటాము. లేదంటే చిన్న చిన్న కుండీలలో కూడా పెంచుకుంటాము. తద్వారా కలిగే దేమిటి? అంటే వాస్తుశాస్త్ర నిపుణులే కావచ్చు, జ్యోతిష్య శాస్త్ర వేత్తలే కావచ్చు, ఈ చెట్టు ఉండవచ్చు. ఈ చెట్టు ఉండరాదు. అని నిర్ధారణ చేసి చెబుతూ ఉంటారు. ఆ విషయాలు వాస్తు శాస్త్రంలో కూడా చెప్పబడ్డాయి.

పెద్ద పెద్ద వృక్షాలు ఇంట్లో పెట్టుకున్నప్పుడు దాని వేర్ల ద్వారా ఆ యింటి పునాదులు కదలడంగానీ విసురుగా గాలి వీచినప్పుడు దాని కొమ్మలు విరిగి పడటం, తద్వారా గృహానికి నష్టం కలుగుతుంది. ఈ విషయాన్ని మన (ప్రాచీనులు అలనాడే గుర్తించారు. ఏరకమైన చెట్టును ఇంట్లో పెట్టవచ్చు ఏరకమైన చెట్టు అడవిలో ఉండవచ్చు. అనే విషయాన్ని తెలియజేశారు.

వృక్షముల లక్షణాలను తెలుసుకోవాలి ఎందుకనగా కొందరు ఈ చెట్టు 'ఇంట్లో ఉండరాదండీ' అనగానే మనకు తెలియక (పాచీనులు ఏర్పాటు చేసిన వాటిని కొట్టి వేయటం జరుగుతుంది.

అలనాడు మనకు నేలపైన స్థలముండేది. నేడు ఇంటి చుట్టు ఒక మనిషి దూరేంత చిన్నగా సందును ఏర్పరచి ఒకరి గాలిని మరొకరు పీల్చుతూ అనారోగ్యాన్ని పెంచుకుంటూ ఇబ్బందిగా జీవిస్తున్నాము.

నేటి కాలంలో గృహనిర్మాణంలో చిత్రవిచిత్ర మార్పులు కలుగుతున్నాయి. ఇంటి శ్లాబ్ పై మట్టివేసి చెట్లు పెట్టుకోవచ్చు. వాస్తు శాగ్రంలో శిల్ప శాగ్రం కూడా ఒక భాగము. ఆ శిల్పశాగ్రంలో ఇంటిలో ఏ చెట్టు వుండవచ్చు ఏచెట్టు ఉండకూడదనే విషయమును ట్రస్తావన చేస్తూ, ఒక పద్యం చెప్పబడింది. దాన్ని మనం అర్థంచేసుకుంటే అవకాశం ఉన్న వృక్షాలను పెంచటము, తద్వారా ట్రకృతిసేవ చేసిన ఫలితం పొందవచ్చు. మల్లె మల్లెయు పోక మరువము గన్నేరు దాసాని ఖర్మూర జాజి నిమ్మ పూరి పున్నాగ పత్తి నారికేళంబు వేప పొన్నాగ తులసియు పొగడ పొన్న కానుగ మద్ది శీకాయ సంపెంగ జామ మందార సురతర మాసిపత్రి పన్నీరు కస్తూరి పట్టెడ జడపత్రి రామ ఫలంబు మనోరంజనిగను గృహము నలుగట్లు ఈ చెట్లు కూడినాడు ఇంద్రభోగంబు గలుగు అయింటి యందు శ్రీలక్ష్మి నిరతంబు శ్రేయమొసగు శిలిపి శాస్త్ర మతమిది శ్రీమహేశా

ఇన్నిరకాల చెట్లలో కొన్నే పెద్ద వృక్షాలున్నాయి. కానీ అన్ని చిన్న మొక్కలే ఉన్నాయి. ఇవి ఇంటి చుట్టూ పెట్టుకోవచ్చు. పెట్టుకోకూడని చెట్లు కూడా ఉన్నాయి. అంటే! పెట్టకూడనివి అని కాదు. ఇంట్లో మాత్రం పెట్టుకొనుటకు అవకాశం లేని చెట్ల గురించి వివరించారు మరొక పద్యంలో.

మర్రి చింత రావి బూరుగ పులిసేరు తుమ్మ ఈత తాటి దేవదారు నెమలి జువ్వి మేడి నీలార్క దులు దుమ్మ పాల కొడి సేటి చ్వన పాచి తీగ టేకు వెలగ తావి తెల్ల లొద్దుగ రాలె మునుగ గోకుడు జెముడు ముళ్ళ పొదలు గృహము నలుగట్ల ఈ చెట్లు కూడెనేని యశము దప్పియు లక్షియు వశము దప్పు "యోగ భోగము లుడిగి రోగవృద్ధియు గల్గునంచు పలికిరి భువిన ఆది మునులు..." అని ఇలాంటి చెట్టును పెంచుకోవటం ద్వారా ఎలాంటి ఫలితాలు వస్తున్నాయి, వస్తాయి అని చెప్పబడింది. చెట్టు నీదనిస్తుంది. పువ్వులు పంద్లు కాయలు ఆకులు (మిగతా 26 వ పేజీలో)

## భగవేదాలయములు -నియమే నిజంధ్సలు

ఒక దేశంలో నివసించు ప్రజలు స్వేచ్ఛ స్వాతండ్ర్యాలతో జీవించుటకు అనేకమైన చట్టాలు చేయబదుతాయి. వాటిని అమలు చేయటానికి అనేకమైన విభాగాలను ఏర్పాటు చేసి అమలు చేయటం జరుగుతుంది.

ఒక దేశాన్ని రక్షించటానికి కావలసిన రక్షణ విధానం కూడా ఒకటి ఉంటుంది. ఆ రక్షణ చట్టాల ద్వారా దేశం లోపల మరియు బయట ఉండే శతృ దేశాల నుండి ఏర్పడే బాధలనుండి, దాడులనుండి మనకు మనం రక్షించుకునే వీలుంటుంది.

అదేవిధంగా దేవాలయాలలో జరుగవలసిన డ్రతిష్ఠ, అర్చన, విధివిధానాలను తెలియచేసేది నిర్ణయించేది ఆగమ శాస్త్రం. ఈ ఆగమ శాస్త్రం. ఆయా దేవతలను బట్టి వైష్ణవ, శైవ, శాక్తేయ ఆగమాలుగా చెప్పబడినవి.

వైష్ణవ ఆగమము మరల వైఖానస, పాంచరాత్రముగా రెండు విధాలుగా చెప్పబడినది. ఈ రెండు ఆగమములలో డ్రక్రియా భేదము ఉన్నప్పటికి వాటికి ప్రామాణ్యమును తెలియ చేసినవారు (శీయామునాచార్యులు, రామానుజాచార్యులు, వేదాన్త దేశికులు మొదలగు వారు. "పాంచరాత్రవత్ వైఖానస మపి సర్వాంత్మానా ప్రమాణమ్" అని తమ గ్రంథాలలో, ఈ రెండు సమానమైన ప్రమాణములే గాని, వీటిలో ఎటువంటి తారతమ్యమును లేదు అని తెలియ చేసినారు. వీటిలో లేని పోని తేదాలను సృష్టించి కొందరు వాదులాడు కోవటం కేవలం ఒక మూర్హపు చర్య అని భావన.

ఆగమసిద్ధమైన ఈ అర్చనా విధి విధానాలు అందరికి ఆమోద యోగ్యమైనవి. హితమైన నిత్య సత్యాలు, వైదిక శాసనాలే గాని తిరస్కరించేవి కావు. కాని భాషాభిమానంతో కొన్ని రాడ్ష్ర డ్రభుత్వాలు ఆలయ ఆరాధన విధానాలపైన విధించిన శాసనాలు చెల్లవు అని సుట్రీంకోర్టు కొన్ని కేసులలో ఇచ్చిన తీర్పులు గమనించవచ్చును.

ఆలయ నిర్మాణము మొత్తం కూడా వాస్తు, జ్యోతిషము మొదలైన శాస్త్రనియమాలతో కూడుకొని ఉంటుంది. శంఖు స్థాపనం మొదలుకొని గర్భాలయం గోపురాలు, ప్రాకారాలు,

మంటపాల నిర్మాణాలు, మూలమూర్తి నిర్మాణం మొదలైన వన్నీ శాస్త్ర నిర్మితమైన కొలతల



శ్రీమాన్ శ్రీ తిరువరంగం దాస శేషాచార్యులు

తోను, నిర్దిష్టమైన శిలా లోహాది మూల ద్రవ్యాలతోటి ఏర్పర్చబడినవి. వాస్తు దేవతల, గ్రహదేవతల ఆవహనశక్తి మొదలైన విశేషాల చేతనే ఆలయాల పవిత్రత, గ్రామ, దేశ, ప్రజా క్షేమములు భద్రంగా ఉంటాయి. ఇవి సామాన్య ప్రజల కంటికి కనపడని అతి సూక్ష్మ ప్రభావం గల విషయాలు. ఈ నియమ నిబంధనలను పాటించని రోజున సర్వదేశ సంక్షోభము తప్పదు. శాస్త్ర నియములను. నిబంధనలను ఆచార వ్యవహారాలను చిన్నవిగా (తృణప్రాయంగా, హేళనగా) తిరస్కరించటం, అవహేళన చేయటం మన అవివేకం.

వేద ఆగమాలలో శాస్త్రాలలో కొన్ని ప్రమాణమైన సూక్ష్మ విషయాలను చూచినట్లయితే, పదార్థాలలో ఉండే స్థాల, సూక్ష్మ శక్తులు మన యొక్క అల్పబుద్ధితో ఊహించ రానంత నిగూఢమైనవి.

మన ప్రాచీన శాస్త్ర వేత్తలు మొత్తం పదార్థాలన్నింటిలో కొన్ని మంగళకరమైనవి. (మంచివి) కొన్ని అమంగళకరమైనవి అని విభజించినారు.

ఉదాహరణ: ఇనుముతో మంగళ స్మూతాలు చేయించుకోరు, రత్నాలు సువర్ణము కాళ్ళకు మట్టెలుగా, పాదాలకు ఆభరణాలుగా పెట్టుకోరు. శ్మశానంలో ఉన్న అగ్నిని (నిప్పు) ను తెచ్చుకొని పూజలు చేసుకోము. ఆలయాలలో జరుగకూడని 32 అపచారములను. వరాహ పురాణంలో తెలియచేసినారు. ఇక్కడ కొన్నింటిని వివరించుకుందాం.

(మిగతా వచ్చే సంచికలో)



## ईंखें शवकादा

## తిరుక్కోళూర్ పెణ్ పిక్టై రహస్యాలు

శ్రీ వైష్ణవుల నీతి, చరిత్ర, సూక్తులను కేవలం 81వాక్యాలతో సంక్షిప్తం చేసి శ్రీరామానుజులకు ఒక్కొక్క భాగవతుని గూర్చి, 81 వాక్యాలతో సంగ్రహించారు పెణ్ పిళ్లై గారు.

అందులో భాగంలో 9 వ భక్తుడైన, క్షత్ర బంధువును గూల్చి ఆమె క్రింబి విధంగా తెలియ చేస్తున్నారు.

"మూన్నె కుత్తు శొన్నేనో క్షత్ర బంధునై ప్పోలే" మూడు అక్షరముల గోవింద నామం ఉచ్ఛరించి క్షత్ర బంధువు అనాయాసముగా పరమ పదం పొందినాడు. అంతటి భక్తి నాకు లేదు కనుక ఈ ఊరిలో ఉండ తగను కదా స్వామి అంటూ ఆమె యొక్క ప్రపన్నతను తెలియ చేశారు పెణ్ పిళ్ళె గారు.

క్షత బంధుడు విశ్వరథ రాజు కుమారుడు. క్షత్ బంధు అనగా, క్షత్రియులలో అట్టదుగు వాడని, నీచ స్వభావం కలవాడు కనుక అతనిని అలా పిలిచేవారు. ఒక రాజ్యానికి యువరాజైనా డ్రజల పట్ల శ్రద్ధ బాధ్యత లేనివాడు. చిన్న తనం నుండి అవిధేయుడుగాను. తిరుగు బాటు దారునిగానూ ఉండేవాడు. రాజుగారు, రాణి గారు కూడా, కుమారునిపై ఉన్న డ్రేమతో వానికి మంచి మర్యాదలు నేర్పక పోవటంతో, ఏళ్ళు గడచినా, అతనిలో అల్లరితము కొంటెతనం పెరిగి, చివరికి ఆతని డ్రవర్తన భరించలేని, డ్రజలు వానిని అడవిలోకి కొట్టి తరమేశారు. అడవిలో కూడా కనుపించిన వారిని హింసిస్తూ గడిపేవాడు.

ఒక రోజు అదే అదవికి ఒక ఋషి, రావదం జరిగింది. ఎందవేడిమి బాగా ఉందటాన ఆయనకు దాహం వేసింది. చుట్టూ చూసి అక్కడ వున్న ఒక చెఱువులో దిగి, దాహం తీర్చు కున్నాడు. ఋషి ఆపై పైకి వస్తుండగా కాలు జారి చెఱువులో పడ్డాడు. అక్కడే ఉన్న క్షత్ర బంధుకు జాలి కలిగి, ఆఋషిని రక్షించాడు. ఆదరించి, దుంపలు, పండ్లు యిచ్చి, సేద తీర్చాడు. ఋషి చాలా సంతోషించి, ఈ అదవిలో ఒంటరిగా ఎందుకున్నావు, అంటూ అడిగిన దానికి, ఏమీ దాచకుండా,

తాను దుర్మార్గుదనని, ప్రజలు తరిమేశారని మొత్తం చెప్పాడు. ఎంతటి దుర్మార్గుడైనా, అతనిలో గల రక్షించే గుణానికి ఆనందించి, అతనిని దిద్దు బాటు చేయాలను కుంటాదు ఋషి. మంచి సలహా



### త్రీమతి మహాలక్ష్మీ రాణి గుండు, రాజమండి.

ఇస్తాను వినుమని చెప్పి నీకు మూడు అక్షరాలను చెబుతాము. నీవు ఏ పనిచేసినా, ముందుగా ఈ నామం పలుకుతూ ఉండు. అని "గోవింద" నామం. చెప్పాడు ఋషి. ఈమాటే అన్ని వేదాలు చెప్పాయి. అవి, "అంబరమే తణ్లీరే, శోరే" అని ఈనామ, జపం, వలన, వ్రస్తాలు, చల్లటి నీరు, అన్నం అన్నింటినీ ఇస్తుంది. కనుక పదే పదే జపించు అంటారు. అనగానే క్షత్ర బంధు ఓ ఋషీ! ఈ చెడు స్వభావం నాతో పుట్టింది.అది నన్ను విడువదు. నేను మంచిగా మారే ప్రసక్తే లేదు అంటాడు క్ష్మత బంధు. కానీ ఋషి వదిలి పెట్టలేదు. "ద్రౌపదీ దేవికి ఈ గోవింద నామం రక్షణ కలిగించినది. నీవు మారిపోవలసిన పని లేదు. నీవుచేసే పని మంచి పనైనా, చెదు పనికయినా సరే ముందుగా గోవింద నామం జపించు! అంటాడు. ఆరోజుమొదలు, క్షత్రబంధు నిరంతరం గోవింద నామం జపించుట ప్రారంభించాడు. గోవింద నామ స్మరణ వలన, పరమ భక్తుడుగా మారిపోయి మరణించాడు. పరమాత్మ పాదాలను పొంది తిరిగి బ్రాహ్మణునిగా జన్మించి, మూడు అక్షరాలతో ముక్తిని పొందాడు క్ష్మత బంధు.

మనఆశ్వార్లలో తొందరప్పడి ఆశ్వార్ వారియొక్క తిరుమాలై ప్రబంధములో నాల్గవ పాశురమున "మొయిత్త వర్నినై యిస్లు" అనే పాశురం లో క్షత్ర బంధువును గురించి అనేక జన్మలు ఎత్తిఅనుభవించినా నశించని పాపాత్ముడు క్ష్మత బంధు అని, మూడక్షరముల గోవిందా అను నామోచ్చారణ చేత పరమ పథమును అనాయసముగా పొందాడు. అంటూ, హృదయంతో గాకున్నా, వాక్కుతోనైనా గోవింద నామం అనుసంధించు వారిని రంగనాథుడు దాసులుగా కనికరించి వాని కోర్కెలు తీర్చుతాడు (మిగతా 26 వ పేజీలో)

## त्रेवध्यक्षे त्रेवर्ध्य

## **ූර්ට**ග්ලීම් ආකෘම්<sup>2</sup>ටහු සසුනාම කි

తం సన్తు (శోతు మర్వన్తి సదసద్య్యక్తి హేతవు! హేమ్ము సంలక్ష్మతే హృగ్నౌ విశుద్ధి: శ్యామికాపివా!!

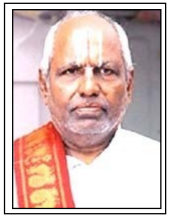
(రఘువంశం )

భావము: మహాకావ్యమును వినుటకు కావ్య గుణ దోషములను చక్కగా నిరూపించగల సహృదయులైన విద్వాంసులే అర్హులు. బంగారము యొక్క స్వచ్ఛతను గాని మాలిన్యమును గాని స్పష్టము చేయునది అగ్నియే కదా!

విశేషాంశము: కవికృత కావ్యము బంగారముతోను విద్వాంసుల నిశిత పరిశీలనా శక్తి అగ్నితోను పోల్చబడినది. కావ్యము కథాపరముగా ఎంత విశిష్టమైనదైనను డ్రాసిన తీరు ఎట్టిదైనను కవి ఎంత గొప్పవాడైనను కావ్యము పండితులకు వినిపించ బడవలసినదే! డ్రాచీన కాలమున సభల యందు కావ్యములను వినిపించు సాండ్రదాయం ఉన్నట్లు చరిత్ర చెప్పుచున్నది. కావ్యమును వినిపించుటకు కవి లేదా అభిమాని సిద్ధమైనపుడు వినుటకు సిద్ధమైన వారెలా ఉండాలి. కావ్యగత గుణ దోషములను పక్షపాతరహితముగా సహృదయతతో విమర్శించి చెప్పువారై ఉండాలి. అగ్ని జ్వలనశీలమై ఉండాలి. బంగారం పుటం పెట్టేవాడు సమర్థడై ఉండాలి. అప్పుడే బంగారము మాలిన్యము విడిచి స్వచ్ఛతతో ద్రవకాశిస్తుంది. నిజమైన విలువను సంపాదించుకుంటుంది.

భవభూతి తాను ద్రాసిన ఉత్తర రామ చరితం అనే నాటకాన్ని కాళిదాసుకు వినిపిస్తున్నాడు. సీతారాముల సంభాషణ సన్నివేశమును వర్ణించే చోట "అవిదిత గత యామా రాత్రి 'రేవం' వ్యరం సీత" ( 1 ఉ 27) అని భవభూతి చదవగా పూర్ణ బిందువు (సున్న) అధికమైనట్లుంది అన్నాడట! వెంటనే భవభూతి "రాత్రి 'రేవ' వ్యరం సీత" అన్నాడట! దాంతో రాత్రి మాత్రమే గడిచినది సీతారాముల (ప్రీతి పూర్వక సంభాషణ ఇంకా పూర్తికాలేదు అది అనంతము అనే విశిష్టతమ అర్థం ద్యోతకమైనది. కవి తను కానీ, కావ్యమును కానీ, రచన ఏదైనా కానీ సహృదయుదైన విద్వాంసునకు వినిపించి సరిదిద్దుకొనుట ఉత్తమ లక్షణము.

ఆకార సదృశ ప్రజ్ఞః ప్రజ్ఞయా సదృశాగమః। ఆగమై స్పదృశారంభః ఆరంభ స్పదృశోదయః।।



శ్రీమాన్ శ్రీ డా.కె.కోదందరామాచార్యులు, ఖమ్మం

భావము: దిలీపుడు సుందరమైన ఆకారము కలవాడు. దానికి తగిన ప్రజ్ఞ కలవాడు. ఆ ప్రజ్ఞకు తగిన శాస్త్ర జ్ఞాన మును సంపాదించుకున్న వాడు శాస్త్ర జ్ఞానమును అనుసరించి తగిన కర్మల నాచరించువాడు కర్మను శ్రద్ధగా ఆచరించి దానికి తగిన ఫలమును పొందెడి వాడు.

విశేషాంశము: రూపము భగవంతుడు వొసగి నట్టిది కానీ దానికి తగిన ప్రజ్ఞ, (ప్రకర్నేణ జానాతీతి ) ఉందాలి. లౌకిక వ్యవహార జ్ఞానమును సంపాదించుకొనుట, ప్రజ్ఞ ಕಶಿಗಿ ఉండగానే (ప్రయోజనం కాదు. అవసరమైనచో తగిన ఆధారములను చూపగల శాగ్ర్ర జ్ఞానము అవసరము. రూపము, లౌకిక జ్ఞానము, శాగ్ర్త పాండిత్యము ఇవన్నీ ఉండగానే సరికాదు. వానితో పాటు శాస్త్ర సమ్మతమైన కర్మను చేయు దీక్షతను కలిగి ఉండవలెను. కార్యమును ప్రారంభించి మాంధ్యములవలే మధ్యనే విడుచుట కాదు. ఉత్తముల వలె సత్ఫల సిద్ధికై యత్నించవలెను. అప్పుడే అతడు ఉత్తమ వ్యక్తి అగును. మనిషికి జన్మతోపాటే పంచ్రపాణాలు తోడుగా ఉంటాయి. వ్యక్తికి వయసు పెరుగుతున్నప్పుడే ఈ క్రింద పేర్కొనబడిన ఐదు లక్షణములను కూడా తోడునీడగా ఉన్నంతలో రూపమును చేసుకొని జీవించవలెను. అందముగా తీర్చిదిద్దకొనుట, తగిన లౌకిక వ్యవహార జ్ఞానము, దీనికి తోదు శాస్త్ర పరిజ్ఞానము, సంకర్పించిన సత్కర్మను ఆచరించు దక్షత, ఫలసిద్ధికై ప్రయత్నం. వీటిని స్వతహాగా సంపాదించుకున్న మనిషీ సమాజంలో ఉత్తమ వ్యక్తిగా కీర్తి ప్రతిష్ఠలను పొందును.



దీనికి నిదర్శనంగా ఒక ఐతిహ్యము.

## ಈ មិន្ត្រី បាលបានបាន – ជុំក្នុំរាបក្នុក្នុំគឺរារា

సూర్యుడు అన్ని రాశుల్లో సంచరిస్తున్న గమనంలో ధనుర్ రాశిలో ఉండే కాలం, మరియు ఉత్తరాయణ ప్రవేశ కాలం భగవదారాధనలకు అత్యంత పవిత్ర కాలంగా చెప్పబడింది. భూమి సూర్యునిచుట్టు పరిభ్రమించుచుండును. కాని మనకు సూర్యుడు తిరుగుచున్నట్లు కనిపించును. భూమియొక్క పరిభ్రమణము మూలముగా కనిపించు సూర్యుని స్థానమాధారముగ కాలగణన చేస్తాము. కావున కాలగణన విషయంలో సూర్యగమనమనే పదాన్నే ఉపయోగిస్తాము.

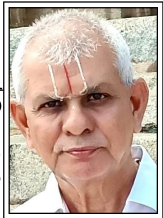
దీర్ఘవృత్తాకార సూర్యగమన మార్గమున 12 స్థానములను గుర్తించి వానికి రాశులు అని పేరును పెట్టారు. సూర్యుడు ధనుస్సు రాశిలో ఉండు కాలాన్ని ధనుర్మాసము అని అంటాము.

ఒక పరి్రభమణమునకు పట్టుకాలము ఒకసంవత్సరము. మన ఒకసంవత్సరకాలము దేవతలకు ఒకదినము దేవతల దినమునకు ఉదయకాలము సూర్యుడు మకరరాశిలోనికి ప్రవేశించిన సమయము ఉత్తరాయణము. మకరరాశి కన్న ముందున్న రాశి ధనుస్సు. సూర్యుడు ధనుస్సులోనున్న కాలము ధనుర్మాసము. అనగా దేవతల దినమునకు బ్రాహ్మీముహుర్తము వంటిది ధనుర్మాసము. ఈ కాలము సత్వగుణ ప్రధానకాలము. కావున "తస్మాత్సర్వప్రయత్నేన" అనగా తప్పకుండా విష్ణవును ఉషఃకాలములో అర్చించాలి. ఈ మాసములో విష్ణ్పర్చన విశేష ఫలమును ఇస్తుంది. కావున దీనిని ప్రవతరూపమున ఆచరించాలని పురాణములలో చెప్పబడింది.

ఆ విధానమే కథావస్తువుగా, ద్రతముగా ఆచరించుటకు అనువుగా గలిగినది మార్గళి వైభవము. దానిని వివరించుటతోనే ప్రారంభమైన దివృప్రబంధము తిరుప్పావై కావున ఆచార్యులచే ధనుర్మాసమున తిరుప్పావై అనుసంధానమును ద్రతరూపము గా చేయాలని (ద్రపన్నులకు) విధించబడింది.

సూర్యోదయమునకు ముందే గృహములలో స్వామికి తిరువారాధన సమర్పించాలి. వరసగా ఒక్కొక్కరోజు ఒకపాశు రమును (ఆనాటి పాశురమును) స్వామికి విన్నవించుకోవాలి. సమయానుకూలముగా ఆనాటి పాశుర విశేషార్థములను ఆచార్యులద్వార వినాలి.

విశేషంగా తిరుప్పావై అర్థాను



### శ్రీమాన్ శ్రీ చించాపట్ల జగన్మోహనాచార్యులు

సంధానమే విధింపబడుటకు కారణము ఏమనగా తిరుప్పావై "వేదమనైత్తుక్కుమ్ విత్తాగుమ్" అగుటవలన. అనగా ఈ ముప్పై పాశుర అర్థ విశేషాలను తెలిసికుంటే తెలియదగిన విషయలన్ని తెలుసుకొన్న వారవుతారు. (శీభాగవతమందు ఇలా చెప్పబడింది.

కోదణ్డస్థే సవితరి ప్రత్యూషః పూజనాత్ హరేః। సహస్రాబ్దార్చనఫలం దినేనైకేన లభ్యతే।।

ఇట్లు ఈ ధనుర్మాసంలో (వతముగా తిరుప్పావైతో కూడిన విష్ణ్వర్చన (శేయోదాయకమైనది.

వైఖానసమందు ఇలా చెప్పబడినది.

బ్రాహ్మే ముహుర్తే సంప్రాప్తే రవౌ ధనుషి సంస్థితే స్నానం కృత్వా నృసూక్తేన షోడ శైరుపచారకై: నగర గ్రామ రక్షార్థ మర్చయిత్వా డ్రియఃపతిమ్ సహస్రవర్వకీపూజ దినే నేకైన లభ్యతే!

ధనుర్మాసము దేవతలకు ట్రహ్మీ ముహూర్తం కనుక ఉదయాత్పూర్వమే మేల్కొని మహావిష్ణ ఆరాధన, మార్గళి ప్రవతం చేస్తే సకల శుభ్రప్రదం! అందువలన తిరుప్పావై మ్రతమాచరించి తరిద్దాం!



## త్రీరామాయణంలో ఉపకథలు శంబూక వధ

వేద వేద్యే పరే పుంసి జాతే దశరథత్మజే। వేదః ప్రాచేతసాదాసీత్ సాక్షాద్రామాయణాత్మనా॥

్రశీరాముడి గురించి తెలుసుకోవాలంటే వాల్మీకి రామాయణంలో ఏం రాశారో తెలుసుకోవాలి. అందుకే వాల్మీకి రామాయణాన్ని చదివి, అర్ధం చేసుకునే ప్రయత్నం చేయాలి. ఇంకొకటి రామాయణం (తేతాయుగంలో జరిగిన కథ, మనం కలియుగంలో ఉన్నాం. అప్పటికి ఇప్పటికి కులవ్యవస్థలోను, ఆచారవ్యవహారాలలోనూ ధర్మాచరణలోను అనేక తేడాలున్నాయి అని దృష్టిలో పెట్టుకోవాలి.

శంబూక వధ గురించి ఉత్తరకాండ లో 74, 75, 76 వ సర్గలలో సమగ్ర వివరణ ఉంది.

్రీ రాముడు తన రాజ్యాన్ని ధర్మ యుక్తంగా పరిపాలిస్తున్న సమయంలో ఒక వృద్ధ బ్రాహ్మణుడు నిండా 14 సంవత్సరాలు కూడా నిండని తన కుమారుడు అకాల మృత్యువుకి లోనయ్యాడని, ఆ పిల్లవాడి కళేబరాన్ని తీసుకు వచ్చి రాముడికి చూపించి దుఃఖిస్తూ రాముడితో ఇలా చెప్పాడు.

కోసల రాజ్యంలో ఇలా అకాల మృత్యువు పాల పడినట్టు ఇప్పటి దాకా వినలేదు. నేను ధర్మం తప్పక నా కర్తవ్యాలను నెరవేరుస్తున్నాను. ఏ కారణంగా నా కుమారుడు ఇలా అ కాలంలో మరణించాడు? మహారాజా ఇతర దేశాల్లో బాలురకు ఈ మృత్యు భయం లేదు. ఇక్కడ మాత్రమే ఇలా జరిగిందంటే నీ దోషం కూడా ఉంది అని రాముడిని నిలదీశాడు. ఇంకా నీ ఈ రాజ్యంలో నీ దృష్టికి రాకుండా ఎక్కడో అధర్మం జరిగి ఉండవచ్చు, కాబట్టి నీవు ఆ అధర్మాన్ని నిర్మూలిస్తే ఇది కేవలం అకాల మృత్యువు కనుక నా పుత్రుడు తిరిగి బ్రతుకుతాడు. నీవు ఈ పని చేయకపోతే నేను, నా భార్య ఇక్కడే ప్రాణ త్యాగం చేస్తామని ఆ వృద్ధుడు విలపించాడు.

ఆనాటి యుగ ధర్మం ప్రకారం ఒక రాజు ధర్మ పరిపాలన చేస్తే ఆ రాజ్యంలో అకాల మరణాలు ఉండవు. ఒకవేళ సంభవిస్తే ఆ రాజ్యంలో ఎక్కడో అధర్మం జరిగిందని అర్ధం. వెంటనే రాముడు మంత్రులను, వశిష్ఠవామదేవాది బ్రాహ్మణులను, పుర ప్రముఖులను, తన సోదరులను పిలిచి

ఈ విషయం మీద చర్చించాడు. అప్పుడు నారద మహర్షి అక్కడకు వచ్చి ఈ బాలుడికి అకాల మృత్యువు బారిన



### శ్రీమతి చక్రవర్తుల చూడామణి, ఖమ్మం

పడటానికి కారణం ఏమిటో వివరించాడు.

"కృత యుగములో కేవలం బ్రాహ్మణులు మాత్రమే తపస్సులను ఆచరించడానికి యోగ్యులు, వారికి మాత్రమే ఉపదేశం ఉంటుంది. ఇతర మూడు వర్ణాల వారికి ఆ అర్హత ఉందదు.

త్రేతాయుగములో బ్రాహ్మణులతో పాటు క్షత్రియులు కూడా తపశ్చర్యకి యోగ్యులే అవదంతో ఆ ఇరు వర్ణాల వారూ సమానులుగా ఉంటారు. ఈ యుగంలో, ఇతర వర్ణాల వారికి తపస్సు చేయుటకు అనుమతి, ఉపదేశం ఉందదు.

ద్వాపర యుగములో బ్రూహ్మణ క్షత్రియులతో పాటు వైశ్యులకు కూడా తపస్సు చేసే అర్హత ఉంటుంది.

### భవిష్యచ్ఛుద్రయోన్యాం వై తపశ్చర్యా కలౌ యుగే అధర్మః పరమో రాజన్ ద్వాపరే శూద్ర జన్మనః॥ (ఉత్తరకాంద 74 వ సర్గ 27వ శ్లోకం)

అనగా ద్వాపర యుగము అంతకు ముందు యుగములలో యుగధర్మాలు అనుసరించి శూద్ర వర్ణం వాళ్ళకు తపస్సు చేయడానికి అధికారం లేదు. కానీ కలియుగంలో శూదులకు కూడా తపస్సు చేసే అధికారం ఉంటుంది. అందరూ సమానంగా చూడబడతారు. కాబట్టి యుగధర్మాలు ఆచరించి నీ రాజ్యము అంతా సంచరించి ఎవరైనా అధర్మమును ఆచరిస్తూ ఉంటే ఒక రాజుగా వారిని సంహరించి ధర్మమును నిలబెట్టు. తద్వారా అకాలమృత్యువు బారిన పడిన బాలుడు పునర్జీవితుడు కాగలడు. అని నారద మహర్షి చెప్పారు. ఇంకా దేశంలో అధర్మానికి, అకృత్యానికి ఒకడు పాల్పడితే అ దేశంలో లక్ష్మి నిలవదు. ఆ పాపుడు కూడా నరకాన పడతాడు.

ధర్మబద్ధంగా పరిపాలించే రాజుకు ఆ దేశంలో బ్రాహ్మణులు



చేసే వేదాధ్యయనం, తపస్సు, సుకృత్యాలు, పుణ్యకర్మలలో 6 వ భాగం వచ్చి చేరుతుంది. అందువలన రాజు ప్రజలను తప్పక రక్షించాలి.

అది విన్న రాముడు పుష్పక విమానం ఎక్కి తన రాజ్యంలో అన్ని దిక్కులా వెతికాడు. ఆఖరికి దక్షిణ దిశలో ఉత్తరభాగంలో ఒకడు అధోముఖంగా వేలాడుతూ తీవ్రంగా తపస్సు చేస్తుండడం రాముడు చూశాడు. "ఓ ద్రత నిష్ఠాగరిష్ఠుడా నీవు ఎంత ధన్యుడవు. తపస్వీ నీ జన్మ ఎలాంటిది? నీ శక్తి సామర్థ్యాలు దృధమైనవి. కావున కుతూహలంతో ఈ విధంగా అడుగుతున్నాను. నేను దశరథ కుమారుడైన (శీ రాముడిని. నీవు ఈ ఘోర తపస్సు ఎందుకు చేస్తున్నావు? నీకు కావలసిన వరమేమిటి? స్వర్గ భోగములు కావాలా, లేక వాటికి మించినవా చెప్పు " అని అడిగాడు..

దానికి శంబూకుడు "శ్రీరామా నేను శూద్రుడను నా పేరు శంబూకుడు. ఈ శరీరంతో దివ్యత్వాన్ని పొందాలని కోరుకుంటున్నాను. నేను దేవలోకాన్ని జయించాలని ఈ ఉగ్రమైన తపస్సును చేస్తున్నాను. నా మాటలు నిజము" అని చెప్పాడు. శ్రీరాముడు వెంటనే అతడిని వధించాడు. అన్న కథ వరకు మనకు తెలుసు.

ఇక్కడ ముఖ్యంగా గ్రహించ వలసినవి కొన్ని ఉన్నాయి :

- 1. ఆ యుగంలో వాళ్ళు ఇలాంటి ఉగ్రతపస్సు చేయడం వలన ధర్మానికి హాని కలుగుతుంది కనుక, ఆ యుగధర్మం ప్రకారం అది అంగీకార యోగ్యమే అనేది ఒక కారణం.
- 2. ఈ శరీరంతో ఊర్ధ్వలోకాలకు వెళ్లాలని ట్రయత్నించడం తప్పు. అది ఎవరికి సాధ్యం కాదు, ధర్మ విరుద్దం. అది ట్రకృతి నియమం. ఈ జన్మలో చేసిన తపస్సు, యజ్ఞం, లేక ఇతర పుణ్యకార్యాల వలన వచ్చిన పుణ్యంతో మరణానంతరం మాత్రమే స్వర్గానికి వెళ్లగలరు. ఈ ట్రకృతి నియమాన్ని భంగం చేస్తూ శంబూకుడు తపస్సు చేయడం హానికరం. అందుకే అకాల మరణం వంటి ఉత్పాతాలు జరిగాయి. వాటిని ఆపడం కోసం మాత్రమే శంబూకుడిని వధించవలసి వచ్చింది.

ఇక్కడ శూదుడైన శంబూకుడు ఆ యుగధర్మానికి విరుద్ధముగా తపస్సు చేయడం వలన వధ జరిగింది, కానీ కేవలం శూదుడు కావడం చేత కాదు. రామ రాజ్యంలో ధర్మబద్ధంగా ఉన్న శూద్ర వర్ణం వారు అందరూ ఎంతో సుఖసంతోషాలతో ఉన్నారు అనే శ్లోకాలు రామాయణంలో అనేకం ఉన్నాయి.

### දූීල් සරදායා

(22 వ పేజీ తరువాయి) అంటారు ఆశ్వార్లు. ఈమె చెప్పిన,ఈ విషయం హరివంశములో ఉన్నదట!

పెణ్ పిళ్లై గారు శత్ర బంధువు వలె నిరంతరం నేను గోవింద నామ స్మరణ చెయ్యలేదు కదా. మరి ఏ యోగ్యత ఉందని నేను ఈ తిరుక్కోళూరిలో ఉందగలను అన్నది. హరి వంశంలో గల ఈ విషయం రామానుజుల వద్ద ఆమెగారు నివేదన చేస్తుంటే, ఈమె ఎంతటి భాగవతోత్తమురాలు! అని ఆమెను చూచినందుకు ఎంతో ఆనందించారట!

## జ్యూతిర్విజ్ఞానమ్

(20 వ పేజీ తరువాయి) కొమ్మలు రెమ్మలు (వేళ్ళు ఇత్యాదులన్నీ ఇస్తుంది. పువ్వుల ద్వారా భగవంతుని పూజ, ఫలం ద్వారా భగవన్నివేదనం. మనం ఆరగించటం ద్వారాశక్తి, పుష్పములద్వారా సుగంధ లేపనములు, సుగంధ పరిమళం చేత ఆహ్లాదం పొందుట, ఇత్యాది (ప్రయోజనాలు పొందుతాము.

వాస్తుశాస్త్రంలో అలంకారవాస్తు గురించి తెలుసు కొంటున్నాము మరికొన్ని అంశాలు తదుపరి సంచికలో తెలుసుకుందాము.

(మరికొన్ని విషయాలు వచ్చే సంచికలో)



## ල්කු**ල්**ක්වූම්

త్రీసన్నిధానం గౌరవ సంపాదకులు, వ్యాసకర్తలు త్రీమాన్ త్రీ అమరవాది వెంకటనరసింహాచార్యులు

గారి సహధర్మచారిణి విజయత్రీ అమ్మగారికి శ్రీసన్నిధానం (శద్ధాంజలి ఘటిస్తూ నివాళులు అర్పిస్తున్నది.

## జీవుడు కర్మను స్వతంత్రుడై చేస్తాడా?

### లేక పరమాత్మే జీవుడిచేత అన్నికర్మలనీ చేయిన్తాడా?

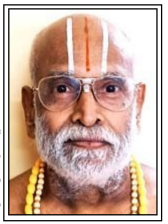
(జ్రీమాన్ పుత్తూర్ కృష్ణమాచార్యస్వామివారి వ్యాఖ్యానానుసారంగా చెప్పబడినది)

ఈశ్వర స్సర్వభూతానాం హృద్దేశేర్జున తిష్ఠతి၊ భూమయన్ సర్వభూతాని యంత్రారూధాని మాయయా။

(18-61) అర్జునా! అందరినీ నియమించే వాసుదేవుదు అన్నిజీవరాసుల హృదయంలో ఉండే వాడినై దేహం ఇంద్రియం మొదలైన స్థితిలో నున్న ప్రకృతియైన యంత్రం మీద అధిరోహించి ఉండే అన్ని జీవరాసులనీ తన సత్త్వాది గుణాలైన మాయచేతనే ఆయా గుణాలకి అనుగుణంగా నడిపించుతూ యుంటున్నాదు అని ఈ విషయం ఇక ముందు కూడా చెప్పబడుతుంది. ఇక ఈ విషయంలో ఒక అక్షేపం ఇలా వస్తున్నది. "స్వతంత్రః కర్తా" (అష్టాధ్యాయి 1-4-54) అని పని చేసే కర్తకి స్వాతంత్ర్యం లక్షణంగా చెప్పబడుతున్నది. ఈ శ్లోకంలోకూడా కర్త అని జీవుదే చెప్పబడుతున్నదు. ఒక పని ఉండటానికి కారకాలు 1. కర్తృకారకం, 2. కర్మకారకం, 3.కరణకారకం, 4. సంప్రదానకారకం, 5. అపాదానకారకం 6. అధికరణకారకం అని ఆరువిధాలైనవిగా ఉన్నాయి.

దైవం మిగతా అయిదు కారకాలనీ నడిపించేదై తనని నడిపించే మరొక కారకం లేనిదై అంగీకరించబడుతున్నది. కనుక పనికి కారకంగా ఇక్కడ చెప్పబడే దైవమూ అధిష్ఠానమైన శరీరం, కరణమైన ఇంద్రియాలూ, ప్రాణమనే మిగతా కారకాలలాగ కర్తయైన కారకుడికి లొంగినదొక కారకుడిగా గ్రహించబడవలెనన్నది ఆ ఆక్షేపం. దీనికి సమాధానం "జానాతి, ఇచ్చతి, యతతే" అనే రీతిలో మొదట ఒక పనినిగురించిన జ్ఞానం ఉండి, తరువాత ఆ పనిమీద ఇష్టముండి, దాన్ని ప్రయత్నించే పురుషుడైన కర్తృకారకుడికే మిగతా కారకాలని నడిపించటంగా ఉంటుంది. తనకి ఒక లేకుండా ఉండటమనే అంగీకరించబడుతున్నాయి. ఆ జ్ఞానం, ఇష్టం, ప్రయత్నం కలగటమే పరమాత్మకి అధీనమైనది వేదవాకృములనుండి స్పష్టమౌతున్నాయి. గనుక జీవుడు పరమాత్మకి అధీనమైయుండే కర్తగా ఉంటాడు అనిన్నీ, మిగతా కారకాలని నడిపించేదిగా ఉండటం, తనకి ఒక కారకుడనేవాడు లేకపోవటం గొప్పతనాలు అనే

అంగీకరించబడుతున్నాయి. ఆ తెలివి, ఇచ్ఛ, ద్రమత్నం అనేవాటిని కలిగించటమే పరమాత్మయొక్క అధీనమైనది



**త్రీమాన్ త్రీ (శీభాష్యం (శీనివాసాచార్యులు** 

అని వేదవాక్యాలనుండి స్పష్టమవటంచేత జీవుడు పరమాత్మకి లొంగినవాడై కర్తగా ఉంటున్నాడు అనిన్నీ, మిగతా కారకాలని గురించి స్వతం(తుడుగా నున్నాడనిన్నీ ఒకదానితోనొకటి వ్యతిరేకించవని "పరాత్తు తచ్చుతేః" (2-3-40) (జీవుడి ఆ కర్తృత్వము పరమాత్మచేతనే కలుగుచున్నది. (శుతి ఆవిధముగా చెప్పుటచేత) అనే (బ్రహ్మసూత్రంలో నిర్ణయించబడింది. జ్ఞాన. ఇచ్ఛా (ప్రయత్నాల ఉత్పత్తి పరమాత్మ చేతనే కావటంచేత అతడికి అధీనమవటమే "జీవుడి కర్తృత్వం" అన్నమాట. దీనిమీద మరొక ఆక్షేపం వస్తే దానికి (బ్రహ్మసూత్రకారులు తరువాతి సూత్రంలో సమాధానం చెప్తున్నారు.

జీవాత్మయొక్క కర్తృత్వంకూడా పరమాత్మాధీనమైనదైతే, ఆ జీవుడినిగురించి శాస్త్రాలు "ఇది చెయ్యి, అది చెయ్యి" విధించటమూ, "ఇది చెయ్యకూడదు, అది చెయ్యకూడదు" అంటూ నిషేధించటమూ అర్ధం లేనిదే. ఎవడు స్వతంత్రంగా ఒక పనిని చెయ్యగలడో, లేక ఒక పనినుంచి విరమించుకొనగలడో వాడిగురించి విధించటమో నిషేధించటమో కుదురుతుంది. ఇక్కడ జీవుదు పరమాత్మచేత నిలపెట్టబడి కార్యాలని చేస్తున్నాడు గనుకవాడిని గురించి శాస్త్రం విధి, నిషేధాలని చెయ్యటం కుదరదు. అంతేకాదు, పరమాత్మే ఒకడిని తప్పుపనులని చేసేటట్లు నిలబెట్టి, వాడిమీద కోపం తెచ్చుకొని, వాడిని దండించటమూ, ఆ పరమాత్మే మరొకడిని పుణ్యకార్యాలు చేసేటట్లు చేసి, వాడిమీద ట్రీతితో వాడికి సుఖాన్ని కలిగించటమూ పరమాత్మకి పక్షపాతం, కరుణారాహిత్యం మొదలైన. దోషాలనెన్నింటినో కలిగిస్తుంది. (సశేషం)

### **ဆို**က်ဝည်ထာတာ စိုဆ်တစ်

# खसव विवाध देश हैं विवाध विद्यास्थ



"ఆక్వార్ ఆచార్య సేవా సమితి" డిసెంబర్ 2023 లో 10 మంది సభ్యులుగా రూప కల్పన చేయబడి స్థాపించబడింది. శ్రీమత్తిరుమల పెద్దింటి భాస్కరాచార్యులు (యస్.టి.పి.భాస్కర్) గారి నేడ్రుత్వంలో వారు డ్రుధాన కార్యదర్శిగా, శ్రీమాన్ మారింగంటి రామ్మోహనాచార్యులు

అధ్యక్షులుగా ఈ సంస్థ ఏర్పాటు చేయబడింది. (శీరామానుజ సిద్ధాంత ప్రచారము, ముఖ్యంగా శాస్ర్త విహితమైన భగవదారాధనలు, హూమాలు, పర్వదినాలు తిర్నక్ష్మతోత్సవాలు సామాజికులందరితో కలసి వైభవంగా నిర్వహించుట లక్ష్మంగా స్థాపించ బడినది. అనగా (శీ రామానుజ సిద్ధాంతము ననుసరించి భగవంతుని సేవలో, ధార్మిక జీవిత విధానంలో వర్ణ భేదాలు ధనిక పేద

భేదాలు లేవు. అట్లే సర్వ మానవ సమానత్వమును ధ్యేయంగా ఈ సంస్థ స్థాపించబడినది. మన పెద్దలు ఆళ్వారులు, ఆచార్యులు రూపొందించిన ఆచార్య ధార్మిక సంప్రదాయాన్ని సదా కొన సాగించేలా కార్యక్రమాలు నిర్వహించటమే ప్రధాన లక్ష్యం. భక్తి మార్గంతో ముందుకు సాగడము, పురాతన ఆలయాలకు చేయూత నిచ్చుట, అదే మార్గంలో సమాజంలో చైతన్యాన్ని కలిగించి, సత్ సంప్రదాయాన్ని ప్రచారం చేసే దిశగా కార్యక్రమాలను నిర్వహిస్తున్నది ఆళ్వారాచార్య సేవా సమితి.

జగత్ కళ్యాణము కొరకు, సమాజ(శేయస్సు కొరకు,

మరియు మన ఆళ్వారాచార్యుల పరంపర మనకందించిన సంప్రదాయ ఆచారణములను, వారి డ్రీసూక్తులను ప్రచారము చేయుట, భక్తుల సహకారముతో గ్రామాలలో పట్టణాలలో పురాతన ఆలయములలో హూమ, జప, పారాయణ, ప్రవచన కార్యక్రమములను ఏర్పాటు చేయుట,

ధర్మమును కాపాడుటకై [పేరేపించు కార్యక్రమములను నిర్వహిస్తూ సంస్థ ముందుకు అడుగు వేయటం జరుగుతున్నది. మణికొండలో గల పూరాతన అనంత పద్మనాభ స్వామి ఆలయం నుండి కార్యక్రమములు, తెలంగాణలోని పురాతన దేవాలయాలలో పలుచోట్ల తిరునక్షత్ర ఉత్సవములు మరియు సుదర్శన హూమములు ఇత్యాదులు నిర్వహించటం జరుగుతున్నది.

కార్య క్రమములు నిర్వహించిన ద్రదేశములు. అనంత పద్మనాభ స్వామి దేవాలయం, మణికొండ,హైదరాబాద్.

- 2. మహబూబ్నగర్ జిల్లా వెలిజాల గ్రామంలోని 400 సంవత్సరముల వెంకటేశ్వర స్వామి ఆలయంలో సుదర్శన హూమం.
- 3. షాద్నగర్కు 18 కిలో మీటర్ల దూరంలో గల 800 సంవత్సరముల పురాతన శ్రీరంగనాథస్వామి ఆలయంలో సుదర్శన హూమం. పెరియాళ్వార్ తిరు నక్షత్రం.

మే 5 2024 నాడు హయత్నగర్, హైద్రాబాద్ శివారులో





గల సాహెబ్ నగర్ లో 1000 సంవత్సరముల పూరాతన ఆంజనేయ స్వామి ఆలయనకు దగ్గర గల వెంకటేశ్వర స్వామి ఆలయంలో సుదర్శన నారసింహ హూమం.

వనస్థలిపురం రెడ్ ట్యాంక్ దగ్గర గల వెంకటేశ్వరస్వామి ఆలయంలో ఆచార్య తిరునక్ష్మతం.

17 అక్టోబర్2024 నుండి 20 అక్టోబర్ 2024 వరకు 800 సంవత్సరముల పురాతన మత్సరూప వెంకటేశ్వర స్వామి ఆలయం జిల్లెళ్లగూడా హైదరాబాద్ నందు 4 రోజులు దివ్యప్రబంధ గోష్టి, 28 కుండాలతో సుదర్శన నారసింహ హూమము. (శీ తిరుమల వింజమురి శరత్ చంద్రస్వామి యజ్ఞ ఆచార్యులు వారి ఆధ్వర్యములో జరపబడ్డాయి. ఈ కార్యక్రమంలో అహూబిల జీయర్ స్వామి, (శీరంగం ప్రధాన అర్చకులు పాల్గొన్నారు.

ఇదేవిధంగా అనేక ప్రాంతాల్లో భగవద్విశ్వాసాన్ని పెంపొందిస్తూ ఎన్నో ధార్మిక, ఆధ్యాత్మిక కార్యక్రమాలు ఆరాధనలు నిర్వహిస్తున్నది. ఆశ్వారాచార్య సేవా సమితి.







### ద్వాదశ సూరి వైభవ ప్రవచన కార్యక్రమము

ద్వాదశ సూరి (ఆళ్వార్ల) వైభవ ప్రవచన కార్యక్రమములు మరియు పుస్తక ఆవిష్కరణము (శీసీతారామాంజనేయస్వామి దేవాలయ, కళ్యాణ మండపం, ఖమ్మంలో నవంబర్ 08, 09, 10 తేదీలలో అత్యంత వైభవంగా జరిగాయి. వేదావధాని, (శీ పాంచరాత్రాగమ శాస్త్ర విద్వన్మణి (శీమాన్ దాగి కండ్లకుంట కోదండరామాచార్యులు గారి సలహా మరియు నిర్వాహణలో జరిగిన ఈ సభలకు వివిధ ప్రాంతల నుండి వచ్చిన ఉభయ వేదాంత పండితుల ప్రవచనములు సభికులను మంత్రముగ్గులను చేశాయి.









# ල්කුදුල්ලෝ මුදු



శ్లోగి పరవస్త్రం చ పాత్రంచ పరయానం పరస్త్రియఃగి పరవేశ్మ నివాసశ్చ శక్రస్యాపి (శియా హరేత్గ్

(శంఖ లిఖిత ధర్మశాస్త్రము నుండి.)

ఇతరులు విడచిన వ్రస్తాన్ని అట్లే వారు ఉపయోగించిన పాత్రలుగాని, ఇతరులువాడే వాహనాన్ని గాని, ఇతర స్ట్రీలనుగాని ఎవరు అనుభవించెదరో అట్లే పరాయి ఇండ్లలో ఎవరు బతుకు సాగిస్తున్నారో వారు, ఎంతటి ఇంద్రపదవిలో ఉన్నావారైనా వారి సమస్త సంపదలు నశించిపోతాయి.

శ్లో బ్రష్టిపూతం న్యసేత్ పాదం వస్త్రపూతం జలం పిబేత్ సత్యపూతాం వదేత్ వాచం మనఃపూతం సమాచరేత్॥

(శంఖధర్మశాస్త్రము)

ఓ బుద్ధిమంతుడా! నీవు వేసే ప్రతీ అడుగు చూసివేయాలి. నీవు త్రాగేనీరు వడ గట్టుకొని త్రాగాలి. అట్లే నీవు పలికే మాట సత్యమైనదిగా ఉండాలి. అంతేకాదు నువ్వు ఏపని చేసినా అది మనస్ఫూర్తిగానే చేయాలి సుమా!

శ్లో బ్ హృదిస్థాణ దేవతాణ సర్వాణ హృది ప్రాణాణ ప్రతిష్ఠితాలు హృది జ్యోతీంషి సూర్యశ్చ హృది సర్వం ప్రతిష్ఠితణు

(శంఖధర్మశాస్త్రము 16 శ్లో।।)

మన హృదయంలోనే దేవతలు ఉంటారు. మన హృదయంలో ప్రాణాలు నిలచి ఉంటాయి. మన హృదయంలోనే వెలుగులు ఉన్నాయి. సూర్యభగవానుడు ఉన్నాడు, హృదయంలో లేనివి లేవు. అన్ని నీలోనే ఉన్నాయి. శ్రీమాన్ శ్రీ దా.యం.టి.ఆళ్వార్ స్వామి

శ్లో। ఉభాభ్యామపి పక్ష్మాభ్యాం యథా ఖే పక్షిణాం గతిః। తథైవ జ్ఞాన కర్మాభ్యాం ప్రాప్యతే బ్రహ్మ శాశ్వతమ్॥

ఆకాశంలో ఎగిరే పక్షికి రెండు రెక్కలు ఎంత అవసరమో. అలాగే శాశ్వత బ్రహ్మస్థానంలో పయనించాలంటే మనకు జ్ఞానము దానితోపాటు" కర్మ" (ఆచరణ) కూడా తప్పకుండా ఉందాలి.

శ్లో అన్యాయేన నృపో రాడ్మాత్ స్వకోశం యో2భివర్ధయేత్ సోచిరాత్ విగత డ్రీ కో నాశమేతి స బాంధవః॥

(యాజ్ఞవల్య్ర స్మృతినుండి)

దేశాన్ని పరిపాలన చేసే రాజులు, నాయకులు అన్యాయంగా ప్రజల నుండి పన్నులు వసూలు చేసి తమ ధనాగారాలను నింపుకొనరాదు. అలా ప్రజాధనం దోచేవారు కొద్దికాలంలోనే తమ బంధువర్గముతో సహా నాశనమైపోవుదురు.

శ్లో అధర్మ దందనం స్వర్గ కీర్తిం లోకాంశ్చ నాశయేత్ సమ్యక్తు దందనం రాజ్ఞు స్వర్గం కీర్తిం జయావహమ్။

రాజులు అన్యాయంగా ఎవరికై నా శిక్షలు విధిస్తే వారు కీర్తినేకాదు స్వర్గం లాంటి పుణ్యలోకాలను కోల్పోవుదురు. ఏ రాజులయితే చక్కగా విచారించి శిక్షలు అమలు పరచెదరో వారు. స్వర్గాన్ని కీర్తిని విజయాలను పొందగలరు.





## खेटाचा डिविटिश्वतिय वैद्याति ।

(క్రిందటి సంచిక తరువాయి)

ఈ ఆత్మ అణువంతయుండి శరీరములో హృదయమునందు ఉన్నప్పుడు శరీరమునందు అంతటా సుఖ దుఃఖములను అనుభవించుట ఎట్లు కుదురును? ఒకవ్యక్తి నాకు కాలివేలియందు నొప్పియని శిరసునందు నొప్పియని చెప్పుచున్నాడే మరి జీవుడు హృదయమునందున్నప్పుడు ఇది ఎట్లుకుదురునుయని ట్రహ్న. దానికి సమాధానము మణి, సూర్యుడు మరియు దీపము ఎక్కడో ఒక్కచోటయున్నప్పటికీ ವಾಟಿ ಕಾಂತಿ ಅಂತಾ ವ್ಯಾಪಿಂచುಟಲೆದಾ ಅಲಾಗೆ ಈ ಆತ್ಮ హృదయమందు ఉన్నప్పటికీ దాని జ్ఞానముద్వారా శరీరమంతయూ వ్యాపించియుండి శరీరమునందు ఏమూలను కలిగిన సుఖమునైననూ దుఃఖమునైననూ అనుభవించుచున్నది. ఇదే విషయమును బృహదారణ్య కోపనిషత్ **'(పజ్హాయా వాచం సమారుహ్య వాచా సర్వాణి** నామాని ఆప్నోతి...' జీవుడు, జ్ఞానముచేత వాగింద్రియమును చేరి వాక్కుతో అన్ని మాటలనూ పలుకుచున్నాడు' అని మొదలుపెట్టి జ్ఞానముచే మ్రూణేంద్రియమును పొంది సకల పరిమళములను వాసన చూచుచున్నాడు, జ్ఞానముచే చేరి అన్నిటినీ చూచుచున్నాడు, చక్టురింద్రియమును జ్ఞానముచే డ్రోత్రేంద్రియమును చేరి చెవులద్వారా అన్ని శబ్దములను వినుచున్నాడు యని వరుసగా చెప్పి చెప్పి సుఖ శరీరమునుపొంది దుఃఖములను పొందుచున్నాడుయని తెలిపినది. కనుక ఆత్మ హృయమునందున్నప్పటికీ శరీమునందు అంతటనూ కలిగే సుఖ దుఃఖానుభవమును చేయును అని చెప్పుట సరియైనదే యని తెలియుచున్నది.

ఇప్పుడు ప్రశ్న వచ్చుచున్నది. అది ఏమిటంటే ఒకే జీవుదు యోగశక్తిచే అనేక శరీరములను ధరించుట మనము చూచుచున్నాముకదా! ఇది స్వరూపవ్యాప్తి వలనకదా! అంటే కానేకాదు. జ్ఞానముచేతనే యని సమాధానము. స్వరూపముచే వ్యాపించినచో ఒకయోగి తన ఆరడుగుల శరీరమును వదలి ఒక చిలుక శరీరములో (ప్రవేశించినచో ఆచిలుక శరీరమునకు ఆ ఆరడుగుల రూపము పట్టదుకదా! కనుక స్వరూపముతో వ్యాపించుటకుదరదు. జ్ఞానముచేతనే! వ్యాపించును.

ఆత్మ మరియొక లక్షణము ఏమంటే 'అవ్యక్తము'. అవ్యక్తముయనగా వ్యక్తము (ఇట్టిదని తెలుపుటకు)



### శ్రీమాన్ శ్రీ వంగల వెంకటాచార్యులు

చేయుటకు సాధ్యముకానిదియని అర్థము. కుండ మొదలగు వస్తువులు మనము కంటితో చూచి తెలుసుకుంటున్నాము. అలాగ కన్ను మొదలగు ఇంద్రియములతో తెలుసుకొనుటకు సాధ్యముకాదు. అందులకే ఆత్మను అవ్యక్తముయని తెలిపిరి. ఆత్మ మరియొక లక్షణము ఏమంటే 'అచిన్తృము'. అచిన్త్యమనగా మనసుతో తలచుటకు సాధ్యముకానిదియని అర్థము. అనగా అచిత్తుతో సమానమైనదని తలచుటకు వీలులేనిది. (ప్రకృతిలో కనబడు సకలవస్తువులకంటే వేరైనది. వాటివంటిదికాదు. (ప్రకృతిలోనుండు వస్తువులవలే మన బుద్ధితో తెలుసుకొనుటకు సాధ్యముకానిది. కనుక ఆత్మ అచిన్యము.

అచిన్త్యమనగా మనసుతో చింతించుటకు (తలచుటకు) సాధ్యముకానిదియని అర్థము. అనగా అచిత్తుతో సమానమైనదని తలచుటకు వీలులేనిది. ఎందులకనగా ప్రకృతిలోనుండు సకలవస్తువులు ఇంద్రియములచేత తెలుసుకొనుటకు మరియు మనస్సుతో తలచుటకు వీలుగానున్నవి. కానీ ఆత్మ అలాంటిదికాదు.

ద్రకృతిలో కనబడు సకలవస్తువులకంటే వేరైనది. వాటివంటిది కానేకాదు. ఈ ఆత్మ ద్రకృతిలోనుండు వస్తువులవలే మన బుద్ధితో తెలుసుకొనుటకు సాధ్యముకానిది. కనుక ఆత్మ అచిన్త్రము.

ఈ ఆత్మ నిరవయవము అనగా అవయవములు లేనిది అని అర్ధం. ఈఆత్మ విజ్ఞానమయముగానుండుటచే దీనికి ఎట్టి అవయములు ఉండవు. ఈఆత్మను అక్షరము యని అక్షర శబ్దముచే చెప్పెదరు. అక్షరము అనగా నాశము లేనిది అని అర్థం. అచిత్తు అనబడే ప్రకృతి "క్షణక్షరణ" (క్షణక్షణము మారుట) స్వభావముకలది. కనుక ఆత్మ అచిత్తువలె

మార్పును పొందక ఎప్పుడూ ఒకే రకముగానుండును. దీనినే నిర్వికారము అందురు. కృష్ణభగవానుడు భగవద్గీతలో ఈ ఆత్మను "అవికార్యోయమ్" ఈ ఆత్మ అవికారము అని తెలిపెను.

ఇట్లు అవికారముగా ఆత్మ ఉందుటచేత ఈ ఆత్మ ఖద్గము మొదలగు శగ్రములచేత నరుకబడదు. అగ్నిచేత కాల్చబడదు. నీటిచేత తడుపబడదు. గాలిచేత ఎండచేత ఎండింపబడదు. ఏదైనా ఒక వస్తువును నరకవలెనన్న, ఆవస్తును నరికే ఆయుధం ముందు ఆ వస్తువులోనికి దిగబడాలి. అట్లు దిగినకానీ నరకలేరు కదా! ఆత్మ అణు స్వరూపము కనుక పైనచెప్పిన శగ్రము, అగ్ని, నీరు, వాయువు ఎండ మొదలగునవి ఈఆత్మను ఏమీ చేయలేవు. కృష్ణభగవానుడు భగవద్దీతలో

#### "నైనం ఛిన్దన్తి శృస్తాణి నైనం దహతి పావకः।

నమైనం క్లేదయన్నాపో నశోషయతి మారుతకుు" (ఈ ఆత్మ శస్ర్రములచేత నరకబడదు. అగ్నిచేత కాల్చబడదు. నీటిచేత తదుపబడదు. గాలిచేత ఎండింపబడదు) అని తెలిపెను.

కానీ జైనులు ఈ ఆత్మస్వరూపము శరీరమంత ఉందును యని చెప్పిరి. అనగా ఏనుగు శరీరములో ఏనుగంత, చీమ శరీరములో చీమంత ఆత్మయుందును యని వారి ఉద్దేశ్యము. ఎందుకు అట్లు చెప్పిరి అనగా ఆత్మ అణువువలె సూక్ష్మరూపముతో హృదయమునందున్నచో కాలిలోవచ్చు నొప్పి, చేతిలో వచ్చు నొప్పి ఎట్లుతెలియును. కానీ అట్లు తెలియుచున్నవి కనుక. ఆత్మ శరీరమంత పరిమాణములో శరీరమంతా వ్యాపించియుండును అని జైనుల ఉద్దేశ్యము. కానీ ఆత్మ హృదయమునందున్నప్పటికీ జ్ఞానముద్వారా శరీరమంతయు ವ್ಯಾಪಿಂచಿಯುಂದುಟವೆ ತರಿಯುನು. ఎక్కడోయున్ననూ దాని 500 ప్రసరించుచున్నదో అట్లు ఆత్మ హృదయమునందున్ననూ శరీరములో డ్రపతీమూలలోయుండు నొప్పి మొదలగునవి తెలియుటలో ఎట్టి సందేహమూ లేదుకదా! కావున జైనులు చెప్పు ఆత్మ దేహపరిమాణముయను మాట సరినయైనదికాదు. అంతేకాక ఆత్మను అణుపరిమాణము అని (శుతి (వేదము) తెలుపుచున్నది. కావున దేహపరిమాణము అను మాట (శుతికి విరుద్దము.

వారు చెప్పినది కనుక సత్యమైనచో పరకాయ ప్రవేశముద్వారా శరీరములను మార్చు యోగులయొక్క స్వరూపమునకు ఇబ్బందివచ్చును. ఎట్లనగా ఒకయోగి

పరకాయ ప్రవేశ విద్యచే తన శరీమునుండి ఒక చిలుక శరీరములో ప్రవేశించాలనుకొన్నప్పుడు యోగి ఆత్మ జైనుల మతముననుసరించి యోగి శరీరమంతయుండినచో చిలుక శరీములో పట్టక ఆ చిలుక శరీరము పీలికలై పాడైపోవును కదా. అంతేకాక ఏనుగు శరీరమునుండు ఆత్మ జైన సిద్ధాంతముననుసరించి ఏనుగంతయుండును కదా, ఆ ఏనుగు మరణించిన తర్వాత ఆయేనుగునందుండు ఆత్మ కర్మానుగుణముగా చీమ శరీరము ధరించవలసి వచ్చినచో ఆ ఆత్మకు చీమ శరీరము సరిపోదు కనుక కుదరదు. అట్లే చీమ శరీరమునందుండు ఆత్మ ఏనుగు శరీరమును ధరించుట కుదరదు. కనుక వారి వాదము సరియైనది కాదు.

ఈఆత్మయొక్క మరియొక లక్షణము జ్ఞానాడ్రయము, అనగా జ్ఞానమునకు ఆడ్రయము. జ్ఞానమునకు నివాస స్థలముగానుండుట. జ్ఞానము అనునది ఒక వస్తువు నాడ్రయించియుండి తనయొక్క ఉనికిచే (తానుండుటవలన) ఈజీవుడు తనను గురించి తాను తెలుసుకొనుటకు మరియు తనగురించి తెలుపుకొనుటకు, ఇతరులను గురించి తెలుసుకొనుటకు మరియు తెలుపుటకు ఉపయోగపడు ఒకానొక ఆత్మ లక్షణము.

ఈజ్ఞానమునకు అత్మ ఆశ్రయముగానుండుట యనగా దీపము దానికాంతి రెండును ప్రకాశించే ద్రవ్యములైనను దీపము కాంతికి ఆశ్రయమైయుండును. అట్లే అత్మ జ్ఞానస్వరూపమే అయి ఉన్నప్పటికీ ఆత్మయొక్క ధర్మమైన జ్ఞానము అత్మకంటే వేరుగాయుండుట అనునది ఉండనేయుండదు. ఇదే విషయమును వేదముకూడా "జ్ఞానముకల పురుషుదే" ఇంద్రియములద్వారా జ్ఞానముతో విషయములను తెలుసుకొనుచున్నాడు అని తెలిపినది. దీనివలన ఆత్మయొక్క లక్షణము జ్ఞాతృత్వము (తెలుసుకొనుట) అని సిద్ధించుచున్నది.

ఈ ఆత్మ జ్ఞానమునకు స్థానముకాక జ్ఞానమే అయినచో "నేను జ్ఞానమును అని అనాలిగానీ" నేను తెలుసుకొనుచున్నాను అని అనుట కుదరదు. నేను తెలుసుకొనుచున్నాను అనే వ్యవహారమే మనకు లోకములో కనుపడుచున్నదికానీ "నేను జ్ఞానమును" అనువ్యవహారము అస్సలు కన్పించుటనే లేదు కదా! కనుక ఆత్మ జ్ఞాతా (తెలుసుకొనువాడు) మాత్రమే కానీ జ్ఞానము కాదు.

(మిగతా వచ్చే సంచికలో తెలుసుకుందాము) 🖈



## 



భారతీయ చరిత్ర వైభవానికి ఆనవాళ్ళు ప్రాచీన కట్టడాలు. ప్రధానంగా దేవాలయాలు దైవీ శక్తికి నిలయాలే కాకుండా సంస్థ్రతిని ట్రతిబింబించే నిలువెత్తు నిదర్శనాలు. కాని అటువంటి ట్రసిద్ధ దేవాలయాలు విధ్వంసాలనుండి, నిర్లక్ష్యంమునుండి రక్షించ బడి నేటికీ నిలిచి ఉన్న వందల ఏండ్ల క్రిందటి దేవాలయం "ఖిల్లా రామాలయం' (డిచ్చెల్లి నిజామాబాద్) కాకతీయుల కాలం నాటి ఈ దేవాలయం కోటలోపల నిర్మించబడటం వల్ల ఖిల్లా రామాలయంగా పేరు గాంచింది. ఇక్కడి శిల్ప కళా విధానమును బట్టి ఈ గ్రామం పేరు డిచ్పెల్లి అనే పేరు వచ్చిందని, దీక్షాపెల్లి డిచ్పెల్లిగా మారిందని కూడా చెప్తారు. శ్రీరామ చంద్రుడు లంకకు వెళ్లే ముందు ఒక రోజు ఇక్కడ ఉన్నాదని స్థలపురాణం. సంతానం లేని గాదివాడ చిన్నయ్య అనే భక్తుడు సీతారామచంద్రుని అనుగ్రహంతో సంతానం పొంది ఎంతో భక్తితో ఈ దేవాలయాన్ని పునరుద్ధరణ చేశాడని చరిత్ర. రాజస్థాన్ నుండి తెచ్చిన దివ్య సుందరమైన పాలరాతి సీతారామ లక్ష్మణుల మూల మూర్తులు ఇక్కడ దర్శనం ఇస్తాయి.

వందల సంవత్సరాల చరిత్ర గల ఈ దేవాలయాన్ని ఎందరో పర్యాటకులు సందర్శిస్తారు. అందుకే ప్రభుత్వం



చౌరవ తీసుకొని పర్యాటక స్థలంగా అభివృద్ధి చేయాలని ఇక్కడి వారి కోరిక. ఇక్కడ మాఘ మాసంలో వార్షిక బ్రహ్మూత్సవాలు, (శీరామ నవమి. వైకుంఠ ఏకాదశి ఉత్పవాలు అత్యంత వైభవంగా జరుగుతాయి.



సేకరణ : బూస సుదర్శన్

అత్యంత సుందరమైన శిల్పకళతో తీర్చిదిద్ది ఈ ఆలయాన్ని నిర్మించారు. డ్రుత్యేక చరిత్రగలదీ దేవాలయం. అక్కడి గ్రామస్థులు, చైర్మన్ జంగం శాంతయ్య, మాజీ సర్పంచ్ బూస సుదర్శన్, మొదలగు గ్రామ బాధ్యులు మరియు అర్చకులు సుమిత్ శర్మ దేశ్ పాండే గారు ఈ నిర్వహణలో ఎంతో డ్రద్ధ వహిస్తారు. గ్రామస్థుల సమైక్య కార్యాచరణతో అభివృద్ధి పనులు జరుగుతాయి. దేవాలయాన్ని సందర్శకులకు ఆకర్మణీయంగా సుందరంగా ఏర్పాటు చేయుటకు ఇక్కడి యం.యల్.ఎ భూపతిరెడ్డి గారి చొరవతో ఎండోమెంట్, టూరిజం శాఖలు సమిష్టి కార్యాచరణతో అభివృద్ధి చేయడానికి ముందుకు వస్తున్నారు. ఈ దేవాలయం నిజాంబాద్ కు 16 కిలోమీటర్ల దూరంలో హైవేకు దగ్గరలో భక్తుల సందర్శనకు అనువుగా ఉంది.

ఎత్తయిన కోటలో నిర్మించిన ఈ ఆలయాన్ని వందకు పైగా మెట్లెక్కితే చేరుకోగలం. పైనుండి డిచ్ పెల్లి (గ్రామం అందంగా కనిపిస్తుంది. దేవాలయం లోపల నిజమాబాద్ వరకు సొరంగ మార్గాలున్నాయని చెబుతారు. భక్తుల కోరికలు ఈడేర్చు దైవ సన్నిధి, మరియు వారసత్వ శిల్ప సంపద గల ఖిల్లా రామాలయాన్ని దర్శించి తరిద్దాం!



జెమ్స్ ఆఫ్ వేదిక్ విస్డమ్–గ్రంథ ఆవిష్మరణ కార్యక్రమంలో



ෂූටාඉදුම් වූටක් වූටණයම් දීරුස

త్రీసీతారామచంద్రస్వామి దేవాలయము, సైదాబాద్కాలనీ లో త్రీమాన్ త్రీభాష్యం త్రీనివాసాచార్యులు గారిచే ప్రతిపదార్థ వాఖ్యానముతో తెనిగించబడిన గ్రంథావిష్కరణ జరిగింది.



త్రీమాన్ మరింగంటి త్రీరంగాచార్య తిరునక్షత్రోత్సవ ప్రయుక్త 20వ స్మారక పురస్కార ప్రదానము-2024 కార్యక్రమంలో ఉత్తమ సంస్మ్రత పండిత పురస్కారము ఉ.వే.ప్ర శ్రీమాన్ సముద్రాల శఠకోపాచార్య స్వామి వారికి ప్రదానము, శ్రీశ్రీశ్రీ త్రిదండి దేవనాథ రామానుజ జీయర్ స్వామి ముఖ్యాతిథిగా ఉ.వే.ప్ర. శ్రీమాన్ డా.యస్.వి. రంగరామానుజాచార్య స్వామి విశిష్ఠాతిథిగా ఈ కార్యక్రమం 17 నవంబర్ న హైదరాబాద్లో ఎంతో వైభవంగా జరిగింది.



భదాచలం దివ్య క్షేతంలో 24-11-24 నాడు దాగ చక్రవర్తుల లక్ష్మీనరసమ్మ గారి సంస్మృతిసభ కార్యక్రమంలో అధర్వణ వేద పండితులు, ఉభయ వేదాన్త విద్వద్వరేణ్యులు, వాక్సుధాపయోనిధి (శీమాన్ గుదిమెళ్ల మురళీకృష్ణమాచార్య స్వామివారు "భద్రభారతి" పురస్కారాన్ని అందుకున్న శుభసందర్భం.



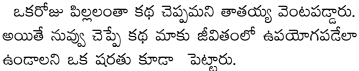
నిజామాబాద్ జిల్లా ఇందూరు తిరుమల గోవింద వనమాల క్షేత్రంలో "(శీవెంకటేశ్వర స్వామి" వారి వార్షిక "పవిత్రోత్సవములు" నవంబర్ 12 నుండి జరిగాయి.



# ಬಾಲವಿಜ್ಞಾನಂ

మాట నేర్పు

శ్రీమతి విజయ కందాళ



సంతోషంగా తాతయ్య ఒప్పుకున్నాడు కథను మొదలుపెట్టాడు

అనగా అనగా ఒక దేశానికి ఒక రాజు ఉండేవాడు. ఆయన ఒకరోజు క్రూర మృగాలను సంహరించడానికి కొద్దిమంది పరివారంతో కలిసి వేటకు అడవికి వెళ్ళాడు. అయితే ఒక సింహం రాజుకు అందకుండా దూరంగా వెళ్ళింది. దాన్ని తరుముకుంటూ రాజు కూడా చాలా దూరం వెళ్ళ వలసి వచ్చింది.

అలా సింహాన్ని చంపే ప్రయత్నంలో రాజు దారి తప్పాదు. ఎంత వెతికినా వెంట వచ్చిన పరివారం గురించి తెలుసుకోలేకపోయాడు, వారిని కలుసుకోలేకపోయాడు. చాలాసేపు వెతికాక, అతనికి ఒక చిన్న గుడిసె కనిపించింది. దాని ముందు తపస్సు చేసుకుంటున్న ఒక సాధువు కనిపించాడు. అయితే అతనికి కళ్ళు లేవు.

ఆ సాధువు దగ్గరికి వెళ్లి, రాజు 'ఈ దారి వెంట ఎవరైనా వెళ్లారా సాధు మహారాజ్' అని అడిగాడు.

దానికి ఆ సాధువు నవ్వుతూ 'ఈ దారి వెంట మొదట మీ సేవకుడు అందరికంటే ముందుగా వెళ్ళాడు. అతని వెనుక మీసేనా నాయకుడు వెళ్లాడు. ఆ తరువాత అంటే ఇంతకు ముందే మీ మంత్రి ఈ దారిలోనే వెళ్ళాడు మహారాజా' అన్నాడు.

దృష్టి లేని ఆ సాధువు మాటలకు రాజు చాలా ఆశ్చర్యపోయాడు. 'ఈ దారి వెంట ముగ్గురు మనుషులు వెళ్లారు అని చెప్పకుండా సేవకుడు, సేనా నాయకుడు, మంత్రి వెళ్ళారని చెబుతున్నారు. పైగా నేను చెప్పకుండానే మహారాజునని కూడా తెలుసుకున్నారు. ఈ విషయాలను మీరు ఎలా గ్రహించారు?' అని సాధువును అడిగాడు.

'రాజా నువ్వు అన్న మాట నిజమే నాకు ఏమీ కనిపించదు. కానీ మీ నలుగురిని మాటలను బట్టి తెలుసుకోగలిగాను. మొదట మీ సేవకుడు ఈ దారిలోనే వచ్చి ఏమిరా గుడ్డివాడ ఇటు ఎవరైనా వచ్చారా?' అని అడిగాడు. కాసేపయ్యాక సేనా



నాయకుడు వచ్చి 'ఈ దారిలో ఎవరైనా వెళ్లారా అండి అని అడిగాడు. చివరగా మీ మంత్రి వచ్చి సాధువు గారు! ఈ దారిలో ఎవరైనా బాటసారి వెళ్లడం మీరు గమనించారా అని అడిగాడు. మీరొచ్చి సాధు మహారాజ్ ఈ దారిలో ఎవరైనా వెళ్లారా అని అడిగారు. ఇలా మీ మాటల్లో తేడాను బట్టి మీరు ఎవరో కనుక్కోగలిగాను. ఎవరి వ్యక్తిత్వాన్ని అయినా సంస్కారాన్ని అయినా అతని మాటలతోనే తెలుసుకోగలం. మన మాటలే మనకు మీత్రువుల్ని, శత్రువుల్ని సంపాదించి పెదతాయి' అని రాజుతో సాధువు చెప్పాడు.

తాతయ్య పిల్లలతో ఈ కథ చెప్పి ఇంకా ఇలా అన్నాడు. తల విలువ నోరు చెబుతుంది. మన విలువ హోదాను బట్టి కాదు. మన మాట తీరును బట్టి మనం ఏంటో ఎదుటివారికి తెలిసిపోతుంది. కాబట్టి ఎవరితో మాట్లాడినా సరళంగా, మర్యాదగా, మృదువుగా మాట్లాడండి! అందరూ మిమ్మల్ని అభిమానిస్తారు గౌరవిస్తారు అని కథను ముగించాడు తాతయ్య.



### అడ్డం

- 1.కవికృష్ణమాచార్యుల నవంబర్ వ్యాసం (6)
- 2.ధృవుడు ప్రయోగించిన అస్టం. (6)
- 3.దీపావళి తరువాత రెండవరోజు (5)
- 7. ప్రహ్లాదుడి తల్లి (4)

#### నిలువు

- 4.మేనక విశ్వామిత్రుల కుమార్తె (4)
- 5.కంచి పెరుమాళ్ళు (7)
- 6.తులసీ ద్రావిద నామం (5)
- 8.యజ్ఞమూర్తి అను పండితుడు ఏ ప్రాంతానికి చెందినవాడు.4)
- 9.ధర్మో రక్షతి ..... (3)
- 10.నక్ష్మత్రాలలో చివరిది (3)
- 12.సూర్యుడు అధిదేవత గల తిథి (3)
- 13.దామ ? (2)

### (శ్రీసన్నిధి పదకేళి (9) సమాధానాలు

1. తొమ్మిదిరోజులు, 2. సనత్నుమారులు, 3. ఆయుధపూజ 4.యోగలక్ష్మి, 5.స్వాయంభువ మనువు, 6. పొగడమాను, 7. ధనలక్ష్మి 8. మార్గశీర, 9.పాద్యమి, 10.పునర్వసు, 11. చైత్రం, 12.ఇక్ష్వాకు, 13.గంగ. సమాధానాలు పంపినవారు. శ్రీమతి జి.సువర్ణ, సిరిసిల్ల, టి.దుర్గారాణి, వైజాగ్., రాజోలు వెంకటి, హెదరాబాద్ విజేతలకు దిసెంబర్ నెల పృతిక పదకేశ్రిలో పంపించడం జరుగుతుంది. పాల్షానండి! ఉచిత పృతిక అందుకోండి!! సరియైన సమాధానాలు ಜವಾಬುಲು 9502583323 వాట్స్మవ్ ద్వారా పంపండి.

#### From ·

#### PRAPATTI SRISANNIDHANAM

Telugu Monthly H No 10-2-225, VIDYANAGAR, KARIMNAGAR -505 001.

## 

RNI NO: TELTEL/2024/89280

